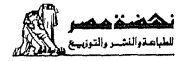
## دَورالأدسيلمقارن

هي توجيْد واسّات الأدبْ العَربي المعَاصِر

الدكنورمجد بمي لأل



بِيْدِ الْحَالِحَ الْحَالِحِيْلِحِ الْحَالِحَ الْحَلْحَ الْحَالِحَ الْحَالِحِ الْحَالِحِ الْحَالِحِ الْحَالِحِ الْحِلْمِ الْحَالِحِ الْحَالِحِل

## الأدب المقارن والأدب القومي

نظرية المحاكاة عند الرومان، وفي عصر النهضة الأوربية، والعصر الكلاسيكي

يشرح الأدب المقارن مناطق التلاقى التاريخية بين الآداب ، ويبين طبيعة هذا التلاقى ، ويوضح ما يسفر عنه من نتائج فى توجيه حركات التجديد الأدبية والفكرية ، مع الكشف عن وجوه الأصالة فى هذا التجديد .

ويتبع ذلك – ضرورة – جلاء حركة الأدب القومي حين ينشد الإفادة من الآداب الأخرى كي يقوم برسالته الحق في توجيه الوعي القومي وجهة رشيدة ، وكذلك حين يغذى بدوره حاجة الآداب الأخرى ، فيؤثر فيها ، ويتعاون معها على تأدية رسالته الأدبية الإنسانية .

وتلك الحركة الدائبة المزدوجة طابع كل أدب قومي ناهض ، وهي محور كل تجديد أتيح له أن يتم في الآداب جميعًا .

ولكل أدب عصور نهضاته التي فيها أسهم فى تقدم الآداب العالمية ، ووجد سبيله إلى صنوف من التأثير تتجلى فيها عبقرية أهله وصدارتهم الفكرية ، وجلاؤها فى الدراسات المقارنة خير سبيل لتغذية المشاعر القومية .

على أن الأدب القومى قد يفيد من ثمرات القرائح فى الآداب الأخرى ، مع الاحتفاظ بأصالته وطابعه القومى ، حين يهضم تلك الثمرات العالمية ، ويمثلها فى إنتاج ذو طابع أصيل ، ويستعين بها على وجه رشيد . وذلك آية النهم العقلى

والفكرى ، وسمة كل أدب ناهض فتي . وكان أسلافنا الراشدون من القدوات الطيبة في هذا السبيل، فعلى الرغم من حرصهم البالغ على تراثهم الأدبي والفكرى ، لم يترددوا في الإفادة من آداب غيرهم ومن تراث عقول الأمم الأخرى . وقد دفعهم إلى ذلك وفاؤهم لتراثهم القديم نفسه ، وإذ كانوا يريدون تنميته وإكماله والنهوض به ، لا الوقوف عند حدوده ، والاقتناع بما ورثوا منه . وها هو ذا الجاحظ – وهو من الأمثلة الطيبة فى نزعته الإنسانية ، وحرصه على الإفادة من منابعها ومظانها ما استطاع – يقول : « إذا سمعت الرجل يقول : ما ترك الأول للآخر شيئًا فاعلم أنه ما يريد أن يفلح » . وأرشد السبل إلى إضافة الجديد في الأدب القومي هي الاسترشاد بمواطن النضيج في الآداب الأخرى واستهداؤها ثمراتها ، ومن المسلم به أنه ليس من جديد جِدّةً مطلقة سواء في الأدب أم فى العلم. ذلك أن العقول والأذواق الناهضة ، فى الأفراد والأمم ، تتوارث الماضي ، وتنظر فيه نظر الفاحص المدقق ، كي يتسني لها بعد ذلك أن تضيف جديدًا إلى تراث الإنسانية أو التراث القومي . والإنتاج العبقرى في كل باب ليس ملكا لمن أنتجه ، بل يصير ميراثًا مشتركا للإنسانية جمعاء . ولنعد إلى الجاحظ – وقد أغنى رغبته الطموح في المعرفة بورده مناهل الثقافة العالمية لعهده – لنستمع إليه يقول: «وقد نقلت كتب الهند، وترجمت حكم اليونانية ، وحولت آداب الفرس ، فبعضها ازداد حسنًا ، وبعضها ما أنتقص شيئًا ... وقد نقلت هذه الكتب من أمة إلى أمة ، ومن قرن إلى قرن ، ومن لسان إلى لسان ، حتى انتهت إلينا ، وكنا آخر من ورثها ونظر فيها (١) .... » .

وتتعاون الأمم والعبقريات في إكمال تراث الإنسانية العقلي والفني ، ولكل

<sup>(</sup>١) قال الجاحظ ذلك وهو بسبيل التحدث عن الترجمة ، ونقتبس منه هذه الجمل لأن مضمونها صحة ما نقرره هنا .

منها ناحية صدارة بالتأثير، وناحية نمو بالتأثر الرشيد. فقد نهض الأدب اللاتينى باتصاله بالأدب اليونانى، وقاد الأدب الإيطالى والأسبانى الآداب الأوربية بالأخرى فى عصر النهضة، وساد الأدب الفرنسى فى العصر الكلاسيكى، وكانت الصدارة للأدب الإنجليزى والألمانى ثم الفرنسى بين الآداب الأوربية فى أواخر القرن الثامن عشر، ثم انتقلت الصدارة إلى الأدب الفرنسى من جديد فى القرن التاسع عشر، وفى العصور الحديثة تعاونت الآداب الكبرى كلها فى تبادل ظواهر التأثير والتأثر، حتى لم يعد فى العالم كاتب أو ناقد ذو مكانة لا يعرف عن الآداب الأخرى فى ميدان تخصصه ما يستطيع به أن ينتج أدبًا أو نقدًا يعتد بها.

ولأدبنا القومى العربي كذلك عصور نهضاته وصدارته. فقد أفاد من الأدب اليوناني والأدب الإيراني في عهوده القديمة ، واتصل بالآداب الأوربية في العصور الوسطى ، ليغذيها بمواد موضوعاتها الأدبية في ميدان الشعر وقصص الفروسية والحب ، ثم اتصل بها كذلك في عصر النهضة وفي العصر الرومانتيكي . وفي وتصدر مجالات تجديد كثيرة في الآداب الإسلامية وبخاصة الأدب الفارسي . وفي العصور الحديثة توثقت صلته بالآداب الأوربية وامتاح من موارد التجديد فيها .

وقد نضج الوعى الأدبى لدى كبار الكتاب العالميين ، ولدى نابغى كتابنا المحدثين ، فهم يعتدون بتراث الأدب الماضى العالمى ، ويفيدون منه ما استطاعوا فى حدود الأصالة . وأصبح هذا الوعى موضوع دراسة النقاد والكتاب . وصارت هذه الدراسة منهجية فى علم الأدب المقارن الحديث .

ونضرب مثلا بواحد من كبار هؤلاء النقاد العالمين ، هو «ت. س. الليوت » حين يدرس ما أسهاه : « التقاليد والموهبة الفردية ». والتقاليد - كها يفهمها – سبيل تغذية لمواهبه . ومعنى التقاليد عنده اعتداد الكاتب بالتراث

الأدبى العالمى كله مع التعمق فى الأدب القومى ضرورة. وعنده أن خير إنتاج أدبى هو ما يتجلى فيه أن الأقدمين من نوايغ الأسلاف لم يموتوا (١). ويقرر أن على الكاتب أن يكون على وعى بأن الآداب الأوربية – منذ «هوميروس» ، بما فيها من أدب بلد الكاتب – تؤلف وحدة حية ، لأجزائها وجود موقوت بمثابة الامتداد للماضى ، ويجب أن يقاس كل إنتاج أدبى حديث بنسبته إلى تراث الماضى كله. وانتاج كبار الكتاب فى كل أدب قومى قائم على الوعى التاريخى بكل ما استطاع الكاتب أن يغذى به أصالته كى ينتج جديدًا يعتد به ، بحيث يكون تقويمه الصحيح ، فهمه حق الفهم ، من الأمور التى لابد فيها من الرجوع يكون تقويمه الفكرة قد أخذه «إليوت» عن كبير النقاد الرمزيين الفرنسيين: وجوهر هذه الفكرة قد أخذه «إليوت» عن كبير النقاد الرمزيين الفرنسيين: المؤلفات الأدبية فى الحواء ، ولا وجود فى الأدب – كا لا وجود لعين من عيون لجيل تلقائى ، والأصالة المطلقة ليست إلا من إدراك الجهًال ، على أنها – بعد – لجيل تلقائى ، والأصالة المطلقة ليست إلا من إدراك الجهًال ، على أنها – بعد – خد قوانين الطبيعة ، مستحيلة لا يمكن فهمها » (٣).

ومن المعطيات المسلم بها ، والتي قامت على أساسها الدراسات المقارنة الحديثة ، أن التأثر بالكتاب والآداب لا يمحو الأصالة . وقد لحظ ذلك كبار الكتاب والمجددين منذ ازدهر الأدب اللاتيني على أثر اتصاله بالأدب اليوناني وتأثره به تأثرًا محمودًا خصبًا . وكان هذا الإزدهار من أوضح ظواهر التأثر الأدبى

T.S. Eliot: Sacred Wood, p. 17-18.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٤٩.

R. De Gourmont: Promenades littéraires, 5é série, (\*)
P.131.

فى القديم ، فكان موضوع دراسة شعراء اللاتينيين وكتابهم ، فوضعوا فى دراساتهم هذه أساسًا لنظرية لابد أن نوجز القول فيها تمهيدًا لدراستنا المقارنة ، ألا وهى نظرية « المحاكاة » . وقصدنا بحديثنا عن هذه النظرية أن نعيد النظر فى فكرة التأثر الموضوعية التى ورثناها عن نقدنا العربى القديم فيا يخص السرقات الأدبية : وذلك أن رواسب دراسة السرقات الأدبية عقبة من العقبات فى سبيل الدراسات المقارنة الحديثة ، لا بد من تذليلها قبل البدء فى هذه الدراسات وشرح مناهجها .

<sup>(</sup>١) البيتان ٢٦٨ – ٢٦٩ من كتابه: فن الشعر.

«أرسطو» فى نظريته الأخرى: محاكاة الطبيعة. والقاعدة الثالثة: أن على الكاتب الذى يحاكى أن يختار نماذج تتيسر له محاكاتها، فلا بد أن تتوافر له قوة الحكم عن خبرة وسعة اطلاع، كى يميز الجيد من الردىء، فيحاول محاكاة الجيد. ولكى تكون المحاكاة مثمرة يجب أن نهتم بجوهر العمل الأدبى ولبه، ومقوماته الجوهرية، فلا يصح أن نهتم بالجزئيات، أو بالصياغة الجزئية. وأخيرًا يقرر «كانتيليان» أن المحاكاة ليست سوى وسيلة تنمية إمكانيات الكاتب ومقدرته، فهى فى ذاتها غيركافية إذا اقتصر الكاتب عليها، ولكى تكون هذه الوسيلة ناجحة، يجب ألا تعوق ابتكار الكاتب، وألا تحول دون أصالته (۱).

وقد فلسف نظرية المحاكاة هذه شراح «أرسطو» من الإيطاليين في القرن السادس عشر، فرأوا أنها إكال لنظرية «أرسطو» في محاكاة (٢) الطبيعة. ذلك أن نماذج الطبيعة – لمن يلجأ مباشرة من الكتاب والشعراء – نماذج ناقصة، فعلى الفنان أن يبذل جهدًا شاقًا ليختار من بين نماذجها كي يصوغ عمله الفني الجميل، وقد نبه «أرسطو» إلى نقص نماذج الطبيعة لمن يلجأ إليها مباشرة، ومن عباراته في ذلك أن «الطبيعة مأساة رديئة». فعلى الكاتب المحاكي للطبيعة، إذن، أن يختار من بين أحداثها وموضوعاتها. وقد قام القدماء بهذا الاختيار الفني، فخلقوا طبيعة فنية كاملة، تلافوا بها ما في الطبيعة نفسها من نقص. فعلينا أن نحاكي الطبيعة من بين نماذجهم البريئة من الخلل والاضطراب.

وكانت الدعوة إلى الرجوع لتراث اليونان، ثم الرومان، أساسًا للنهضة

<sup>(</sup>١) نظرية محاكاة الطبيعة الشهيرة لأرسطو، وليس قصدنا الآن أن نتحدث فيها، انظركتابى: النقد الأدبي الحديث، الباب الأول، الفصل الثاني.

M.F. Quintilianus: Institutio oratoria (institution oratoire) X,II

الأدبية في القرنين الخامس عشر والسادس عشر. وقامت « جماعة الثريَّا » (١) الفرنسية تنظم طرق هذه الإفادة فما يخص الأدب . ومنهم الناقد الشاعر « دورا » (١٥٠٨ - ١٥٠٨) الذي سلك في تلقين تلاميذه معنى « نظرية المحاكاة » مسلكًا عمليًا محضًا . فكان يأتي بناذج من الأدب اليوناني يقارنها بما يقابلها في الأدب اللاتيني ، ويشرح من خلال هذه النماذج كيف كان « شيشرون » الروماني مدينا في خطابته لخطيب اليونان « ديموستين » ، وكيف تأثر « فرجيل » اللاتيني بشاعرى اليونان : « تيوكريت » و « هوميروس » ، وكيف ألهم شاعر اليونان « بنداروس » « هوراس » في أشعاره اللاتينية . وتعد دراسات « دورا » على هذا النحو من أقدم ما عرف من الدراسات الأدبية المقارنة ذات المنهج (٢) البدائي . ویری « دی بلی » (۱۰۲۲ – ۱۰۹۰م) – وهو من أقران « دورا » فی جماعة الثريًّا – أن محاكاة اليونانيين واللاتينيين هي وحدها السبيل لمنح اللغة الفرنسية « ما شهر به الأقدمون من سمو وتألق » . ثم يلحق بالأقدمين المحدثين من الإيطاليين الذين سبقوا الفرنسيين إلى محاكاة اليونان والرومان ، فازدهر أدبهم بفضل هذه المحاكاة . وعند « دوبلي » أنه لا يكني الاعتماد على الترجمة في المحاكاة ، إذ إنها لا تغنى عن الأصل ، حتى لوكانت أمينة وفية للأصل الذى تترجم عنه ، لأنه لا سبيل فيها إلى نقل جميع الخصائص الأدبية للغة المترجم إليها. وبدون هذه الخصائص تظل كل جهود المترجم قليلة الجدوى ، إذ يظل الأصل كما هو ، كأنه « سيف رهين غمده » . وكان يقصد من دعوته هذه إلى أن يوجب الرجوع إلى النصوص اليونانية واللاتينية ، وهذا هو طريق المحاكاة الصحيحه المثمرة ، يقول : « فلننهج نهج الرومان في إنماء لغتهم بمحاكاتهم اليونانيين ، لقد تقمصوا

La Pléiade (\)

Du Bellay: Défense et Illustration de la Langue (Y)

vol. I, P. 103-104

الشخصيات اليونانية ، بعد أن قتلوها بحثًا واطلاعًا وهضموها هضمًا ، فصيروها رومانية لحمًّا ودمًّا (1) . ودعوته هذه فيها شيء من الحق إذا كان القصد هو الوقوف على كل الروعة الفنية للأصل الذي تراد ترجمته . ولهذا نوجب على من يقومون ببحوث في الأدب المقارن اليوم أن يدرسوا اللغات التي يقارنون بين آدابها ، على أن أكثر جاعة الثريًّا لم يوافقوا « دو بلي » على دعوته . فيرى « بلتييه » (١٥١٧ – ١٥٨٢ ) – مثلا – أن الترجمة الأمينة الوفية لأصلها ، لها « فضيلة إغناء اللغة التي تترجم إليها » ، بما تنقل من كلمات وعبارات طليّة وحكم ، و « إن ترجمة دقيقة خير من ابتكار أعوزه التوفيق » (1) .

ويتوسط «الجاحظ» في رأيه في الترجمة – ويذكرني «الجاحظ» دائمًا في نزعته الإنسانية بأمثاله من ذوى النزعة الإنسانية في عصر النهضة – بين « دوبلي » ومخالفيه من «جاعة الثريًا» إذ يرى «الجاحظ» أن الترجمة – على الرغم مما لها من فائدة – يصعب فيها نقل خصائص الأصل كلها، وبخاصة في الشعر، صعوبة تقرب من الإحالة. ويشترط «الجاحظ» في الترجمة شروطًا يقر هو أنها نادرة، بل تكاد تكون معدومة. يقول «الجاحظ» في كتابه «الحيوان»: «ولابد للترجان من أن يكون بيانه في نفس الترجمة وفي وزن علمه في نفس المعرفة. وينبغي أن يكون أعلم الناس باللغة المنقولة والمنقول إليها، حتى يكون فيها سواء وغايةه... وكلماكان الباب من العلم أعسر وأضيق، والعلماء به أقل، كان أشد على المترجم، وأجدر أن يخطىء فيه. ولن تجد – البتة – مترجمًا يني بواحد من هؤلاء العلماء». أما الشعر فيقطع «الجاحظ» بأنه يتغذر نقله بواحد من هؤلاء العلماء». أما الشعر فيقطع «الجاحظ» بأنه يتغذر نقله

Du Bellay: Défense et Illustration de la Langue
Française, I, V.

h. Chamard op. cit. II, p. 105-106 (Y)

« والشعر لا يستطاع أن يترجم ، ولا يجوز عليه النقل ، ومتى حُوِّل تَقَطَّع نظمه ، وبطل وزنه ، وذهب حسنه ، وسقط موضع التعجب منه ، لا كالكلام المنثور » : ثم يورد « الجاحظ » آراء بعض معاصريه ممن « ينصر الشعر ويحوطه ويحتج له » فيقول : « إن الترجان لا يؤدى أبدًا ما قال الحكيم ، على خصائص معانيه ، وحقائق مذاهبه ، ودقائق اختصاراته ، وخفيات حدوده ، لايقدر أن يوفيها حقوقها ، ويؤدى الأمانة فيها ... وكيف يقدر على أدائها وتسليم معانيها والإخبار عنها على حقها وصدقها إلا أن يكون على علم بمعانيها ، واستعال تصاريف ألفاظها ، وتأويلات مخارجها ، مثل مؤلف الكتاب وواضعه ؟ » .

وقد قلنا إن غرض « دوبلى » ومن اتبع رأيه هو أن يحمل الكتاب على الرجوع بأنفسهم إلى الأصل ، ليفيدوا منه ما استطاعوا دون اعتباد على الترجمة . فهل كان يرمى « الجاحظ » إلى نفس الغرض ، وهو الذى لم يلجأ إلى الترجمة فى مؤلفاته ، بل أفاد من جميع ما اطلع عليه من مصادر خارجية عن نطاق لغته ، وتدل مؤلفاته ، فى نفس الوقت ، على أنه كان يعرف لغات غير اللغة العربية ؟ هذا ما نرجحه ، مع فرض احتمال آخر : أن يكون غرض « الجاحظ » مع ذلك هو السخرية من المترجمين الذين شوهوا ما ترجموا ، وما أكثرهم فى المجتمعات العربية الأولى ، كما يدل على ذلك قول « الجاحظ » أيضًا : « فتى كان رحمه الله تعالى « ابن البطريق » و« ابن ناعمة » و« ابن قرة » و« ابن فهر » و« ابن وهيلى » و« ابن المقفع » مثل « أرسططاليس » ؟ ! ومتى كان «خالد » مثل « أفلاطون » ؟ » ، ولعل « الجاحظ » قد أفاد بنفسه من اليونانية ، إذ يؤخذ من و أفلاطون » ؟ » ، ولعل « الجاحظ » قد أفاد بنفسه من اليونانية ، إذ يؤخذ من السابق ، وكما يعيب فى موضع آخر مترجها من مترجمي « أرسطو » بقوله : « لعله السابق ، وكما يعيب فى موضع آخر مترجها من مترجمي « أرسطو » بقوله : « لعله السابق ، وكما يعيب فى موضع آخر مترجها من مترجمي « أرسطو » بقوله : « لعله

(أرسطو) لو وجد هذا المترجم أن يقيمه على المصطبة » (أى يشهر به) (١) ، والذى يتضح من دعوة أصحاب النزعة الإنسانية – من هؤلاء المجددين جميعًا – هو ضرورة الإفادة من مواردها ، وأن الاعتماد على الترجمة فى الإفادة من الآداب الأجنبية هو جهد المُقل ، والرجوع فيها إلى أصولها أوفى .

وشرط آخر وضعه أولئك الدعاة إلى النزعة الإنسانية ، وما يهمنا – من حيث المبدأ – في دراساتنا المقارنة ، هو أنه لا تجوز محاكاة الكتاب والشعراء من نفس اللغة . لأن مثل هذه المحاكاة تؤدى إلى جمود اللغة ، وتتصرف إلى المعانى والعبارات الجزئية . يقول (دوبلي) : «يا من تريد للغتك النمو ، وتريد أن تنبغ فيها – من أن تلجأ إلى محاكاة فطيرة ، فتقلد أدباء لغتك ... فهذه نزعة مثوفة لا جدوى منها ، ولاسمو فيها ... فليست سوى منح لغتك ، ما هو في حوزتها سلفا » . ويمحاكاة الآداب الأخرى يستطاع خلق أجناس أدبية جديدة ، وهو ما لا يتيسر بمحاكاة أدباء اللغة القومية نفسها إلا في نطاق محدود : « ولو أنى سئلت عن خيرة شعرائنا لأجبت بأنهم أجادوا فيما كتبوا ، وأنهم أغنوا لغتنا ، وأننا مدينون لهم بالكثير ، ولكنى أقول إننا نستطيع أن نخلق في لغتنا أجناساً من الشعر محدة وخصبًا إذا بحثنا عنها في آداب اليونان والرومان » (٢) .

على أن المحاكاة يجب ألا تمحو أصالة الكاتب ، بل من شأنها أن تنمى إمكانياته . ولهذا يرى الشاعر الناقد « بلتييه » – وهو فى هذا متأثر « بكانتيليان » الرومانى – : أن المحاكاة ليست تقليدًا محضًا ، وإنما هى السير على هدى نماذج

<sup>(</sup>۱) انظر الجاحظ : الحيوان ، تحقيق وشرح الأستاذ عبد السلام هرون ، جــ۱ ص٧٤ – ٧٥ – ٧٦ ، جــ٢ ص٠٠ ، جــ٦ ص١٩

Du bollay: Défense et Illustration de la Langue
(Y)
Française, I, VII, VIII.

بمثابة قدوة عامة للكاتب ، يقول «بلتييه» : « لا يصح أن يقع الكاتب المتطلع إلى الكمال فى زلة التقليد المحض ، ويجب عليه أن يطمع – لا إلى إضافة شيء من عنده فحسب – بل إلى أن يفضل نموذجه فى كثير من المسائل . واعلم أن السماء تستطيع أن تخلق شاعرًا كاملا ، ولكنها لم تفعل قط حتى الآن . واعلم أن مساواتك نموذجك ليست شيئا تستحق عليه التهنئة ، ... فالتقليد المحض لا ينتب عنه شيء رفيع ، بل إن سمة الكسول القليل الهمة هى اتباع الآخرين ، ولن يكون لهم نظيرًا ، بل يبقى دائمًا أخيرًا ، ... وأى مجد فى السير على درب يكون لهم نظيرًا ، بل يبقى دائمًا أخيرًا ، ... وأى مجد فى السير على درب مطروق (١) ؟ ! » ويؤكد هذا المعنى نفسه الكاتب النقادة «لابرويير» الكلاسيكي حين يقول : «لن يستطاع بلوغ حد الكمال فى الكتابة ، ولن يستطاع – مع توافر القدرة – التفوق على الأقدمين ؛ إلا بمحاكاتهم » (٢) .

ومما سبق يتجلى فى وضوح أن أولئك الكتاب والشعراء والنقاد يجمعون على أن التأثر الرشيد طريق إغناء اللغات ، وأن الأصالة المطلقة التى تبلغ الكمال بدون استعانة بآثار السابقين مستحيلة ... وأن أكثر الشعراء والكتاب أصالة مدين لسابقيه ، وأن التأثر الرشيد طابع الآداب والمدارس الأدبية جميعًا .

وعلينا أن نستنتج فرق ما بين نظرية المحاكاة السابقة وآراء نقادنا القدماء في السرقات ، فهؤلاء كانوا ينصرفون إلى التنبيه على تلاقى الشعراء والكتاب في المعانى والصور الجزئية في نطاق الأدب القومي ، ويتصيدون وجوه الشبه بدون اعتماد على قرائن تاريخية ، ويعيبون تلاقى اللاحق مع السابق فى المعانى الجزئية ، وأخذه لها عن سابقه ، دون نظر إلى أصالة فى وحدة العمل الأدبى ، ثم كانوا يرون في نظام القصيدة الجاهلى مثلهم الأعلى ، وعليه بنوا عمود الشعر ، فحمل يرون في نظام القصيدة الجاهلى مثلهم الأعلى ، وعليه بنوا عمود الشعر ، فحمل

H. Chamard, op. cit. p. 105-106. (\)

La Bruyére: Les Caractéres I, Pensée, 1. (Y)

ذلك اللاحقين على تقليد هذا النظام في غير أصالة ، وبدون قصد إلى إغناء بكل طريف جيد ، مما أدى إلى « منح اللغة العربية ما هو في حوزتها سلفًا » ، على حد تعبير « دويلي » فيما سبق أن أوردنا له من قول ، بل أدى إلى إجترار المعانى المكرورة المملولة ، حتى أتت عليها دعوات التجديد الصحيحة الخاصة ببنية القصيدة ومفهومها في شعرنا الحديث . وفي تعميمنا لهذه الأحكام لا يغيب عنا أن لهذا التعميم أنواعًا من الشذوذ ، ولكن الشذوذ دائمًا يؤكد القاعدة .

على أننا فى الأدب المقارن الآن نعد نظرية المحاكاة السابقة بدائية فى منهجها وثمراتها ، لأنها ذات طابع عملى محض ، فى حين تقوم الدراسات المقارنة الحديثة على منهج علمى وصنى ، سنشرحه فيا بعد . والذى أردنا أن ننبه إليه أن ظاهرة التأثير والتأثر كانت ملحوظة منذ أقدم نقاد الأدب العالميين ، وإن تأخرت بها الدراسة المنهجية إلى أواخر القرن التاسع عشر ، حين نشأ « الأدب المقارن » أحدث علوم الأدب وأبعد أثرا ، وأحطرها شأنا ، لأنه يدرس دراسة منهجية التيارات العالمية ، ومحور دراسته دائما الأدب القومى فى صلاته بالآداب وامتداده بالتأثير فيها ، وإنمائها ، أو بعنائه بسبب هذه الصلات ، ثم هو السبيل للتعمق فى دراسة الأدب القومى ، والكشف عن طبيعة التجديد فيه واتجاهاته السديدة . وهو – إلى جانب ذلك – أساس لا غنى عنه فى النقد الحديث ، فقواعد النقد الحديث ثمرات لبحوثه العميقة . وفى هذه البحوث يتجه الأدب فقواعد النقد الحديث ، تتبعه لطبيعة سير الآداب العالمية ، وكشفه عن الحقائق الأدبية والفنية والإنسانية ، وكيف تعاونت فيها الآداب جميعًا ، عن الحقائق الأدبية والفنية والإنسانية ، وكيف تعاونت فيها الآداب جميعًا ، في جلاء جوانبه واستكالها .

وتستلزم الدراسات المقارنة التعمق فى الأدب القومى ، لتقويمه حق التقويم ، والكشف عن خصائصه الأصيلة ، وتتبع نموها وغناها بفضل جهود الكتاب والنقاد ، وحسن إفادتهم من الآداب العالمية ، لتوجيه حركات التجديد فى الأدب القومى توجيهًا رشيدًا على هدى ما تسير عليه الآداب العالمية .

وتعنى جامعات العالم بالدراسات المقارنة كل العناية ، بل إن بعض الدول تهتم بتلقين الطلاب – فى مرحلة التعليم الثانوى – الأسس العامة لعلم الأدب المقارن . فقد جاء فى ديباجة التعليم الثانوى بفرنسا – لعام ١٩٢٥ – هذه العبارة التى ننقل هنا ترجمتها لأهميتها فيما نحن بسبيله : « والذى يهمنا حقًا أن يعرف التلميذ شيئا من علم الآداب المقارنة ، وهو علم يختص بالتعليم العالى – فيما بعد – التلميذ شيئا من علم الآداب المقارنة ، وهو علم مختص بالتعليم العالى منهج هذا العلم وغايته » .

ولهذا نعتقد أن الدراسات الأدبية العليا لدينا في حاجة ماسة إلى التوسع في علم الأدب المقارن ، لأهميته البالغة في تلك الدراسات ، ولضرورته للنقد الحديث ، ثم للوقوف على أصالة أدبنا وتوجيه حركة التجديد فيه وجهة رشيدة ، وبخاصة في عصر نهضتنا الحاضرة التي فيها أخذ أدبنا يساير الآداب العالمية في مختلف الأجناس الأدبية ، ونواحي التصوير الفنية ، والموضوعات الإنسانية .



## تعريف الأدب المقارن

للأدب المقارن مفهوم حديث به صار علمًا من علوم الأدب الحديثة وأخطرها شأنًا وأعظمها جدوى.

وقد كثر الخطأ فى تحديد هذا المفهوم فى دراسته عندنا حتى اليوم ، وفى نشأته فى كثير من الأمم ، مما كان سببًا فى تعثر خطأ الدراسة فيه ، وتنفير كثير من الدارسين منه ، وتضليل الناس فى جدواه . ولذا نرى من الضرورى أن نبدأ بتحديد معالمه وتوضيحها .

مدلول «الأدب المقارن» تاريخي. ذلك أنه يدرس مواطن التلاقي بين الآداب في لغاتها المختلفة ، وصلاتها الكثيرة المعقدة ، في حاضرها أو في ماضيها ، وما لهذه الصلات التاريخية من تأثير أو تأثر ، أيا كانت مظاهر ذلك التأثير أو التأثر : سواء تعلقت بالأصول الفنية العامة للأجناس والمذاهب الأدبية أو التيارات الفكرية ، أو اتصلت بطبيعة الموضوعات والمواقف والأشخاص التي تعالج أو تحاكي في الأدب ، أو كانت تمس مسائل الصياغة الفنية والأفكار الجزئية في العمل الأدبى ، أو كانت تمس مسائل الصياغة الفنية والأفكار الجزئية في العمل الأدبى ، أو كانت خاصة بصور البلاد المختلفة كما تنعكس في آداب الأمم الأحرى ، بوصفها صلات فنية تربط ما بين الشعوب والدول بروابط إنسانية تختلف باختلاف الصور والكتاب ، ثم ما يمت إلى ذلك بصلة من عوامل التأثير في أدب الرحالة من الكتاب .

والحدود الفاصلة بين تلك الآداب هي اللغات ، فالكاتب أو الشاعر إذا كتب كلاهما بالعربية عددنا أدبه عربيًا مهاكان جنسه البشري الذي انحدر منه . فلغات الآداب هي ما يعتد به الأدب المقارن في دراسة التأثير والتأثر المتبادلين بينها .

وبناء على تعريف الأدب المقارن السابق ، نلحظ أن تسميته بالأدب المقارن فيها إضار ، إذ كان الأولى أن يسمى : « التاريخ المقارن للآداب » أو « تاريخ الآداب المقارن » ، ولكنه اشتهر باسم الأدب المقارن . وهي تسمية ناقصة (١) في مدلولها ، ولكن إيجازها سهّل تناولها ، فغلبت على كل تسمية أخرى (٢) .

والأدب المقارن جوهرى لتاريخ الأدب والنقد في معناهما الحديث ، لأنه يكشف عن مصادر التيارات الفنية والفكرية للأدب القومي . وكل أدب قومي يلتقي حتمًا في عصور نهضاته بالآداب العالمية ، ويتعاون معها في توجيه الوعي الإنساني أو القومي ، ويكمل وينهض بهذا الالتقاء ، ولكن مناهج الأدب المقارن ومجالات بحثه مستقلة عن مناهج تاريخ الأدب والنقد ، لأنه يستلزم ثقافة خاصة ، بها يستطاع التعمق في مواطن تلاقي الآداب العالمية . وإنما يستعين النقد وتاريخ الأدب بنتائج بحوثه التي تأتي ثمرة التعمق في دراسة الصلات الأدبية العالمية في ذاتها .

<sup>(</sup>۱) ما أشبه هذا النقص في التسمية بتسمية «المذهب الرمزى» في الأدب ، وكان الأولى أن يسمى «المذهب الايجابي» ، لأنه في جوهره يبحث في فن الايجاء وفلسفته في الشعركا لحظ ذلك لويس كازاميان في كتابه .

Symbolisme et Poésie, Paris, 1947, p. 9-10.

وقد كان لتسمية المذهب الرمزى بهذا الاسم عندنا أخطاء جسيمة فى فهمه تشبه الخطأ فى فهم الأدب المقارن بسبب تسميته كذلك .

<sup>(</sup>۲) وقد أطلق كبار كتاب أوروبا هذه الأسماء المختلفة على الأدب المقارن طوال القرن التاسع عشر ، ولكن اسم الأدب المقارن كان أكثرها نجاحا ، وبخاصة بعد أن جرى به قلم الناقد الفرنسي الكبير : « سانت بوف » Sainte-Beuve عام ۱۸٦۸ انظر :

H. de Littérature Comparée, 1921, p. 7-9.

ولا تقف أهمية الأدب المقارن عند حدود دراسة التيارات الفكرية والأجناس الأدبية ، والقضايا الإنسانية في الفن ، بل إنه يكشف عن جوانب تأثير الكتاب في الأدب القومي بالآداب العالمية . وما عن جوانب تأثير الكتاب في الأدب القومي بالآداب العالمية في ذاتها . أغزر جوانب هذا التأثير ، وما أعمق معناها لدى كبار الكتاب في كل دولة . وهذا هو ما عبر عنه الناقد الفرنسي «فيلان » Villemain في محاضراته في السربون عام ١٨٢٨م ، بأنه : «السرقات الأدبية الأبدية التي تتبادلها كل الدول » (١) . على أن الأدب المقارن أرحب أفقًا وأعمق نظرًا وأصدق نتائج في دراسته للصلات الأدبية الدولية من الدراسات القديمة الضيقة الأفق والقليلة الجدوى لما كانوا يسمونه : السرقات الأدبية ، كما سيتضح ذلك من شرحنا للأدب المقارن ومناهجه فيا بعد .

وقد كان الباحث الفرنسي « جون جاك أمبير » J.J. Ampère من أوائل من نبهوا إلى الأهمية التاريخية لدراسة الأدب المقارن ، حين قال في محاضراته في السربون عام ١٨٣٢م: « سننوم – أيها السادة – بتلك الدراسات المقارنة التي بدونها لا يكمل تاريخ الأدب » (٢).

وقصدًا إلى توضيح معنى الأدب المقارن توضيحًا لا لبس فيه ، نقف عند مفهومه ، لنخرج ما أقحمه فيه خطأ بعض من تصدوا لهذا النوع من الدراسة ، ثم نحدد ذلك المفهوم فى أوسع معانيه ، فندخل فيه ما يتوهم أنه خارج عن نطاقه .

ويترتب على ما سبق أن ذكرنا من تعريف ، أنه لايعد من الأدب المقارن في شيء ما يعقد من موازنات بين كتاب من آداب مختلفة لم تقم بينهم صلات

R. de Synthèses Historique, 1920, p. 4.

<sup>(</sup>٢)

H. de Littérature Comparée, p. 8.

تاريخية حتى يؤثر أحدهم في الآخر نوعًا من التأثير، أو يتأثر به. فمثلا ألف الكاتب الفرنسي الكبير « ستاندال » Stendhal ( ١٨٤٢ – ١٨٨٣) كتابًا عنوانه « راسين وشكسبير » (١) ، لمقابلة الأصول التقليدية في مسرحيات « راسين » بوجوه الإبداع في مسرحيات « شكسبير » . ويتخذ هذه المقالة وسيلة للإشادة بأصالة «شكسبير»، وبدراسته «القلب الإنساني فها له من قوانين إنسانية خاصة به ، وفيا يقوم أمامها من عقبات ». ويثور على القواعد الكلاسيكية التحكمية ، منتصرًا بذلك للرومانتيكيين. ويتخذ « راسين » مثالا للشعراء عبيد القواعد ، على حين يضرب المثل للاتجاهات الفنية التي ينتصر لها من مسرحيات « شكسبير » . والكتاب بذلك ذو قيمة في فهم الدعوة الرومانتيكية التي اتخذ « شكسبير » و « راسين » تعلة للانتصار لها ، وذو قيمة كذلك في فهم كاتبه نفسه وماله من ثقافة ، ولكنه ليس من الأدب المقارن لا في منهجه ، ولا في موضوعه ، إذ ليس بين « شكسبير » و « راسين » من صلة تاريخية . والأمر كذلك فيا يعقد مثلا من موازنة بين الشاعر الإنجليزى: «ملتن » Milton ( ١٦٠٦ – ١٦٧٤م ) وبين أبي العلاء المعرى ( ٣٦٣هـ = ٩٧٣م – ٤٤٩هـ = ١٠٥٧م) لأن كليهما كان أعمى ، وانتج خاضعًا لهذه العاهة ، ثم على الأخص لأن لكل منهما آراء متطرفة فها يخص الدين ، وذلك أن كلا الشاعرين لم يعرف الآخر ولم يتأثر به ، فتشابه آرائهما وظروفها أو مكانتهما الاجتماعية ليست لها قيمة تاريخية .

ولا يصح أن ندخل فى حسابنا مجرد عرض نصوص أو حقائق تتصل بالأدب ونقده لمجرد تشابهها أو تقاربها بدون أن يكون بينها صلة ما نتج عنها توالد أو تفاعل

<sup>(</sup>١) Racine et Shakespeare وقد نشر الجزء الأول منه عام ١٨٢٣ ، والجزء الثانى عام ١٨٢٥ .

من أى نوع كان . قد يكون الجرى وراء مقارنات من هذا النوع مفيدًا لتقويا الملاحظة وللإحاطة بمعلومات كثيرة ، ولكنه ليست له قيمة تاريخية حتى يعد و باب الأدب المقارن . على أن مثل هذه المقارنات فى أغلب صورها عقيمة ، لأنه لا تشرح شيئًا ، بل تقوم على نوع من الترف العقلى ، أساسه جمع معلومات الخطام فيها ولا قاعدة لها ، ولا يجمع بينها إلا مجرد ما يبدو من تشابه . ونربأ بالأدب المقارن أن يتناول مثل هذا النوع من الدراسات التى أساسها الصدفة والإدراأ الرخيص للمشابهات ، ومجرد الإلمام بمعلومات والاطلاع على نصوص : لأننا المقصد بدراسة الأدب المقارن إلا الوصول إلى شرح الحقائق عن طريق تاريخى وكيفية انتقالها من لغة إلى أخرى ، وصلة توالدها بعضها من بعض ، والصفاد العامة التى احتفظت بها حين انتقلت إلى أدب آخر ، ثم الألوان الخاصة التي فقدتها أو كسبتها بهذا الانتقال . لمثل هذه الدراسات فليعمل العاملون ، ومنه ترجى الفوائد التى يتطلع إليها الباحثون . أما تلك الموازنات التى لا تشرح شيئا والتي تبقي غامضة لا يوضحها تاريخ ، فلا تتجاوز فى ضآلة قيمتها « مجهود أستا في علم الأحياء ينفق وقته فى شرح التقارب شكلا ولونا بين زهرة وحشرة » (1)

وكما أخرجنا من حساب الأدب المقارن ما يعقد من مقارنات بين آداب ليست بينها صلة تاريخية ، كذلك نود أن ننبه إلى أنه ليس من الأدب المقارن في شيء – طبقًا لما قدمنا – ما يساق من موازنات في داخل الأدب القومي الواحد ، سواء أكانت هناك صلات تاريخية بين النصوص المقارنة أم لا .

فالموازنة بين أبي تمام والبحترى أو بين حافظ وشوقى فى الأدب العربي ، وكذ الموازنة بين «كورني » Corneille و «راسين » Racine أو بين « بسكال ،

H. de Litt. Comp.. 1921, p. 7.

Pascal و «مونتيني » Montaigne – أو بين «راسين » و «فولتير » في الأدب الفرنسي ، يتخلى عنها مؤرخ الأدب المقارن إلى مؤرخ الأدب القومي ، لأن مثل هذه المقارنات – على أهميتها التاريخية أحيانا – لا تتعدى نطاق الأدب الواحد ، في حين أن ميدان الأدب المقارن دولي يربط أدبين مختلفين أو أكثر.

ومها أعرنا من أهمية للموازنات الداخلية لأدب واحد ، فإنها أقل خصبًا وأضيق بجالا وأهون فائدة من الدراسات المقارنة ، وذلك لأنها لا تشرح إلا نمو الاستعداد والمواهب للكاتب في علاقاته مع سابقيه من أبناء أمته . وكثيرًا ما تسير على وتيرة واحدة وفي حدود ضيقة ، كدراستنا للحريرى وتأثره ببديع الزمان الهمذاني ، أو كدراستنا للشعراء اللاحقين وتقليدهم الشعراء الجاهليين في الأدب العربي . أين هذا مما لو وضعنا نصب أعيننا أن ندرس نوع المقامات ونشأتها في الأدب العربي وتطورها فيه ، ثم انتقالها للأدب الفارسي وحظها منه ، أو ندرس موضوعًا كموضوع « مجنون ليلي » في الأدب العربي ، وكيف تطور في الأدب الفارسي وبعد عن ميدان الحب والغزل العذري إلى ميدان الرمزية الصوفية في الأدب الثاني ، أو أن ندرس تأثير الأدب القديم اليوناني أو اللاتيني في أدب الأدب الثاني ، أو أن ندرس تأثير الأدب القديم اليوناني أو اللاتيني في أدب كتاب عصر النهضة وشعرائهم ، بناء على نظريتهم في محاكاة الأقدمين ، على نحو ما سنشرح أصوله بعد قليل ، أو ندرس تأثير شكسبير في المذهب الرومانتيكي في فرنسا ؟

مثل هذه الدراسة تعد من صميم الأدب المقارن ، على حين تعد الموازنات الأولى من نطاق الأدب القومى البحت ، ويدلنا مجرد سرد الأمثلة السابقة على فضل الدراسات المقارنة على الموازنات بصفة عامة .

بقى لنا أن ننبه إلى أن ميدان الأدب المقارن الذي شرحناه – وهو الصلة

الدولية بين مختلف الآداب - أوسع مما يبدو لأول وهلة ، إذ هو لايقة دراسة الاستعارات الصريحة وانتقال الأفكار والموضوعات والنماذج للأشخاص من أدب إلى آخر ، بل يشمل أيضًا دراسة نوع التأثر الذى به الكاتب في لغته التي يكتب بها بعد أن استفاد من أدب آخر . وهو ما أن نطلق عليه : تأويل الكاتب لما قرأه من آداب أخرى . وقد يبعد هذا كثيرًا أو قليلاً من الحقيقة .

فثلا ، قد تأثر صوفية الفرس من المسلمين بالقرآن والدين ، ولا تأويلها تأويلا كبيرًا ، بحيث أدخلوا فى مفهومها كثيرًا من فلسفة «أف و أفلوطين » العاطفية ، وكثيرًا من مبادئ التصوف فى الهند وايران ا ولكنهم فهموا آيات القرآن وأحاديث الرسول عليه على هذه الطريقة ، أن أخضعوها لآرائهم وظنوا أنهم لهما خاضعون . ومع ذلك نعدهم بالقرآن والحديث عن طريق التأويل .

ونرى مثلا آخر لهذا التأويل في الكتاب الإنجليزى « المحتاب الإنجليزى « Thomas Carlyl - ۱۷۹۰ ) ، حين أول ما قرأه عن الكاتب الألماني « جوته » Goethe ( ١٨٣٢ – ١٨٣١ ) ، فلم يلحظ ما في إنتاج الألماني « جوانب السخرية والإلحاد ، والجحود والإنكار ، وجوانب الاست داعي الملذات . وإنما أرى فيه ما يتفق وتربيته الدينية الخلقية ، فرأى في يدعو إلى التدين والخضوع لما يفرضه الخلق القويم ، وداعية إلى العيش الدعة والواجب اليومي ، فيقول عنه في مقدمة رحلاته عام ١٨٢٧ : «جوته» « فولتير » ألمانيا ، ولكنها تسمية خاطئة تصفه بما ليس فيه . وحتى صفحًا عن مكانته وعن خلقه القويم — بوصفه إنسانًا — فإنه في تفكيره ينتمي إلى طراز في الرجال أعلى من ذلك الطفل المدلل في عالم أفسده وينتمي إلى طراز في الرجال أعلى من ذلك الطفل المدلل في عالم أفسده وينتمي إلى طراز في الرجال أعلى من ذلك الطفل المدلل في عالم أفسده وينتمي المدينة وعن خلقه القويم — بوصفه إنسانًا و عالم أفسده وينتمي إلى طراز في الرجال أعلى من ذلك الطفل المدلل في عالم أفسده وينتمي المدينة وعن خلقه القويم — بوصفه إنسانًا و عالم أفسده و ينتمي إلى طراز في الرجال أعلى من ذلك الطفل المدلل في عالم أفسده و عليه و عليه

(يقصد فولتير). فليس «جوته» بالشاك ولا بالمجدف، ولكنه المعلم الذي يحترم الحق. إنه ليس هدمًا ، بل بناء وليس رجل فكر فحسب ولكنه حكيم (۱). وكان لتأويل «كارليل» صدى قوى فى رأى العالم الإنجليزى ، ولدى الكتاب والشعراء الإنجليز الذين اتخذوا رائدًا خلقيًا لهم فيما يكتبون ، حتى ليقول الكاتب القصصى الإنجليزى «إدوارد بولورليتون» فى مقدمة قصتين له (۲) ذاتى طابع خلتى عام • ١٨٤٤م : « فيما يخص الفكرة الأولى ، فكرة التربية الخلقية ، أو التعليم العملى ، من اليسير أن يرى القارىء أننى مدين بها لقصة «ويلهلم ميستر» العملى ، من اليسير أن يرى القارىء أننى مدين بها لقصة «ويلهلم ميستر» العملى ، من اليسير أن يرى القارىء أننى مدين بها لقصة «ويلهلم ميستر» العنائى « تنيسون » Tennyson ( ٣ • ١٨ • ١ • ١٨٩١م ) فى « جوته » مثال الحكيم الخلقى ، ويقتبس فى بعض أشعاره من حكمه (٣) . ونعد هذا فى الأدب المقارن من تأثير « جوته » بتأويل «كارليل » له . وإن كان هذا التأويل فى الحقيقة بحافيًا من تأثير « جوته » بتأويل «كارليل » له . وإن كان هذا التأويل فى الحقيقة بحافيًا للصواب .

ويندرج في الأدب المقارن نوع آخر من التأثير نسميه: التأثير العكسى الاحسى الاحسان الاحسان الاحسان الاحسان الاحسان الاحسان المحسى المحسن المحسن المحسن المحسن المحسن الاحسان الحسن الاحسان الاحسان الاحسان المحسن الاحسان المحسن الاحسان المحسن الحسن المحسن الحسن المحسن الحسن المحسن الحسن المحسن الحسن الحسن الحسن المحسن الحسن المحسن الحسن المحسن المح

J. Marie-Carré: Goethe en Angletterre, 1920, p. 124-129. (۱)

E. Bulwer-Lytton: Ernest Maltravers; Alice, préface. (٢)

<sup>(</sup>٣) انظر مرجع جون ماری کاریه السابق ص۲۰٦ ، ۲۱۵ - ۲۵۲ ، وکذا : R. de Litt, Comparée, avril-septembre 1949, p. 188 – 190 .

عدد المسرحيات التي ألفت فيه - وفيها جميعًا اتخذت «كليوباترا» مستهترة ولوعة بالملذات ، تتخذ إلى غايتها طرقًا ملتوية غير مستقيمة وكان « اكتافيوس » مثال العقلية الغربية في رأيهم أيضًا : في جده واستقامته وعزمه ، ثم كان « أنطونيوس » مثال العقلية الغربية قبل تعرفه بـ «كليوباترا» ، وبعد تعرفه بها صار مثلها ، ففقد ماكان يتصف به من عزم وقوة بتأثير سحرها . وقد أراد شوقى أن يدافع عن هذه النظرة الخاطئة بتصوير «كليوباترا» وطنية مخلصة تقدم وطنها حتى على حبها . ولسنا بصدد الرد على آراء من كتبوا عن «كليوباترا» ناظرين لها في الآداب الأوربية تلك النظرة ، كها أنّا لسنا بصدد بيان مدى توفيق شوقى في تصويره الفني لد «كليوباترا» في مسرحيته كذلك ، ولكنّا - على أية حال - نعد شوقى متأثرًا بأولئك الكتاب أو الشعراء تأثرًا عكسيًا (۱) .

راجع الكتاب الفارسي : تاريخ بيهتي ، طبعة طهران ١٣٥٤ (١٩٤٥م) ص٢٠٢.

<sup>(</sup>۱) وهذا مثل آخر للتأثير العربي العكسى في الفارسية في يخص جنس التاريخ الأدبي ، كما نراه في تاريخ البيهتي ، فقد امتنع عن مدح نفسه متخذا له طريقا مضادا لما فعل الصولي في كتابه : « الأوراق » . وإليكم ترجمة مايقوله أبو الفضل البيهتي عن الفارسية : « وكان أستاذي أبو الفضل الزوزني رجلا عظيما ، ولان أعدث عنه بكلام لا يليق ، إذ لا جدوى لشرح هذه الأحوال في التاريخ . ولأن إذا تحدث عن هؤلاء الأصدقاء والكبراء مادحا لهم فسيجرني هذا إلى الحديث عن نفسي ولذا أرباً عن الحوض فيه ، حتى لايقال أن أبا الفضل يحاكي الصولي في مدحه لنفسه . لأن الصولي ألف في أخبار العباسيين رضيي الله عنهم ، وسمى كتابه : « الأوراق » . وقد أجهد فيه نفسه ليثبت أنه رجل فاضل ، وأنه وحيد عصره في اللغة والأدب والنحو – وفي الحق أنه كان يندر وجود مثله في عصره – ولكنه ثابر على إطراء نفسه ومدح شعره ، وأورد فيه كثيرا من قصائده . وقد ضج من ذلك الناس ، وأنزلوه لهذا منزلة دون منزلته . ومن ذلك أنه كان يعقب ما مدحا نفسه على كل قصيدة من قصائده ، وإليك مثلا ما عقب على إحداها : « عندما قرأتها على الوزير من المستطع ، فضحك الوزير وقال : « هذا صحيح » . وقد ضحك كثيرا من ذلك معاصروا الصولي ، والآن سيضحك كذلك منه القراء . وحين وقفت على هذه الحال امتنعت — أنا أبا الفضل البيهتي — أن أسلك سيضحك كذلك منه القراء . وحين وقفت على هذه الحال امتنعت — أنا أبا الفضل البيهتي — أن أسلك طريق الصولي ، ولم أشأ أن أمدح نفسي » .

وعلى الأدب المقارن – إذا تصدى لهذا اللون من البحث – أن يشرح شرحًا تاريخيًا لماذا تعرض الكاتب فى أمة إلى هذا النوع من التأثير دون ذلك ، وما مبلغ شخصيته فيما تأثر به ، وما الألوان الخاصة والطابع القومى فى أدبه ، ولماذا اختلف عن الأدب الأجنبى الذى أثر فيه .

هذا ، ولن يضير كاتبًا – مها تكن عبقريته ، ومها سها فنه – أن يتأثر بإنتاج الآخرين ويستخلصه لنفسه ، ليخرج منه إنتاج منطبعًا بطابعه ، متسمًا بمواهبه . فلكل فكرة ذات قيمة في العالم المتمدين جذورها في تاريخ الفكر الإنساني الذي هو ميراث الناس عامة ، وتراث ذوى المواهب منهم بصفة خاصة . ويقول « بول فاليرى » Paul Valéry في كتابه Choses Vues : « لا شيء أدعى إلى إبراز أصالة الكاتب وشخصيته من أن يتغذى بآراء الآخرين ، فها الليث إلا عدة خراف مهضومة » .

وعلى هذا لا يقتصر الأدب المقارن – فى ميدان بحثه الذى شرحناه – على عرض الحقائق ، بل يشرحها شرحًا تاريخيًا مدعمًا بالبراهين وبالنصوص من الآداب التي يدرسها . والأدب المقارن يتناول الصلات العامة بين الآداب ، ولكن لا غنى له من النفوذ إلى جوانب كل أدب ليتبين فيها ما هو قومى وما هو دخيل ، ليبين أهمية اللقاح الأجنبي فى إخصاب الأدب القومى وتكثير ثمراته .

فالأدب المقارن ، إذن ، يرسم سير الآداب في علاقاتها بعضها ببعض ، ويشرح خطة ذلك السير ، ويساعد على إذكاء الحيوية بينها ، ويهدى إلى تفاهم الشعوب وتقاربها في تراثها الفكرى . ثم هو – بعد كل هذا – يساعد على خروج الآداب القومية من عزلتها ، كي ينظر لها بوصفها أجزاء من بناء عام هو ذلك

التراث الأدبى العالمي<sup>(۱)</sup> مجتمعًا. وبهذا المعنى لا يكون الأدب المقارن مكملا لتاريخ الأدب ولا أساسًا جديدًا أقوم لدراسات النقد فحسب ، بل هو – مع كل ذلك – عامل هام فى دراسة المجتمعات وتفهمها ، ودفعها إلى التعاون لخير الإنسانية جمعاء.

ولكن الأدب المقارن الذى يزيد تاريخه قليلا عن نصف قرن ، لم يفهم منذ نشأته على نحو ما شرحناه الآن ، بل فهم فهمًا خاطئًا حينًا وناقصًا أحيانًا . وقبل أن يستقل بوجوده علمًا ، كان يختلط في كتابة الكتاب بغيره من علوم الأدب . ولهذا وجب أن نتتبع – إجالا – نشأته في أوروبا ، ومراحل نموه فيها لنبين كيف استقر على ما هو عليه الآن علمًا مستقلا ذا فروع كثيرة .

هم الذين يتكلمون »

<sup>(</sup>۱) وبهذا يقضى على الغرور الذى يدفع كل شعب إلى اعتداده بأدبه والوقوف عند حدوده واحتقار م عداه ، وهذه نظرة ساذجة ، ولكنها ذات ضرر جسيم إذا سرت إلى المثقفين أو من يزعمون أنفسهم متخصصين ، وقد كان لها تأثير سبىء في تعويق نهضتنا في الأدب والنقد ( انظر كتابي : المدخل إلى النقا الأدبي الحديث ، مقدمة الطبعة الثالثة ص ٢٤ - ٢١) . ومن أمثلة هذا في القديم ماكان العرب يطلقونه في معنى « العجم » من أنه خلاف العرب ، رجل أعجم وقوم عجم ، والعجم من لا يفصح كالأعجمي . كالعجم من الميونات ونظير ذلك ماكان من الفرنسيين في القرن السابع عشر (١٩٨٤) حين أتى وقد ملك سيام ، فأجاد التعبير عما يريد في قصر « لويس السادس عشر » ، فدهش الفرنسيون كيف يستعليع غيرهم الإفصاح مما جعل الكاتب الخلتي المعاصر : ( لابرويير ) ينعى عليهم ذلك ومما قاله : « ... اذا كانت فيذ صفات وحشية ، فهي تلك التي تدفعنا إلى الدهشة من رؤية سوانا من الشعوب يعقل في قوله وحججه مثل منوى في ونطير ذلك ما نراه في كلام البحاثة اللغوى الفرنسي ( بوهود Ray Bouhours ) إذ يقول : ونظير ذلك ما نراه في كلام البحاثة اللغوى الفرنسي ( بوهود Ray الأسيويين غباء ، وكلام الألمان صخب وضوضاء ، وحديث الأسبان موقع – ومنطق الإيطاليين زفير ، ولغة الإنجليز صفير . والفرنسيون وحدهم وضوضاء ، وحديث الأسبان موقع – ومنطق الإيطاليين زفير ، ولغة الإنجليز صفير . والفرنسيون وحدهم

<sup>1..</sup> Bouhours: Entretiens d'Ariste et d'Eugène, 1971; cf. Hallam: Introduction to the Literature Of Europe, London, 1872. Vol. 4,p. 402.

## عَالمينة الأدب وأصول التجديد وعوامله

يراد بالدراسة - في هذا الفرع من فروع المقارنات - الوقوف على وسائل انتقال التأثير والتأثر بين الآداب ، والعوامل الممهدة لاتصال الآداب بعضها ببعض ، وما يتصل بذلك من أسس التجديد واتجاهاته في مختلف عصور النهضات الأدبية.

وقد تستقل البحوث المقارنة في هذا الجحال على أنها نقطة البدء في الصلات الأدبية ، وقد لا تستقل بها البحوث ، ولكنها تظل تمهيدًا ضروريًا لدراسة المسائل الأدبية المقارنة.

وعالمية الأدب يراد بها هنا خروج الأدب من نطاق اللغة التي كتب بها إلى أدب لغة أو آداب لغات أخرى ، إما للإفادة منها وورود مناهلها ، وإما لإمدادها بما به تغنى وتكمل في نواحيها الفنية وموضوعاتها.

ونفرق بين العالمية في معناها السابق وبين ما سبق أن توقع تحققه « جوته » الألماني ومن ساروا على نهجه ، مما سموه . « الأدب العالمي » (١) ، يريدون بذلك أن الآداب العالمية في المستقبل المنشود – حين يتم تجاوبها بعضها مع بعض – لن تلبث أن تتوحد جميعها في أجناسها الأدبية وأصولها الفنية وغاياتها الإنسانية ، بحيث لا تبقى من حدود بينها سوى حدود اللغة وما يمكن أن يستمد من البيئة والإقليم . ومع إقرارنا أن هذا علم جميل إنسانى نقرر مع ذلك أنه بعيد التحقيق .

Wiltiliteratur (1) ذلك أن الأدب – قبل كل شيء – استجابة لحاجة الوطن والقومية . وموضوعه تغذية هذه الحاجات . وهي محلية موضوعية أولا . وهي تشف حتما عن غايات عالمية ، ولكن من وراء التعبير عن المسائل والآمال والآلام القومية أو الوطنية ، وما يتبع ذلك من المواقف النفسية والحواطر الذاتية التي لابد أن تدل أولا على حال المؤلف بوصفه مواطنًا أو فردًا من جهاعة كبيرة . فالكاتب يحدد موقفه . ويتوجه فيه بأدبه إلى جمهور عيني ، في عصر تاريخي معين . ومن وراء موقفه الحاص تتكشف معان إنسانية ، وفضائل عالمية ، ومشاعر عامة ، ولكنها لا تتراءى إلا من خلال الموقف المحدد كل التحديد . فالآداب وطنية قومية أولا . وخلود الآثار الأدبية لايأتي من جهة عالمية دلالاتها ، ولكنه ينتج عن صدقها ، وتعمقها في الوعي الوطني والتاريخي ، وأصالتها الفنية في تصوير آمال الشعوب وتعمقها في الوعي الوطني والتاريخي ، وأصالتها الفنية في تصوير آمال الشعوب وآلامها النفسية والاجتماعية المشتركة بين الكاتب وجمهوره .

وعالمية الأدب في معناها السابق – وهو خروج الآداب من حدودها القومية ، نشدانًا لما هو جديد تهضمه وتتغذى به ، مسايرة لضرورة التعاون الفني والفكرى بعضها مع بعض – لها أسسها العامة التي تحدد سيرها .

١ - والأساس الأول هو اختيار الأدب المتأثر من الآداب الأخرى على حسب حاجته ، ينشد في هذا الاختيار دوافع نهضته وتقدمه ، ليكمل المأثور من تراثه القومي ويغنيه . فيجب أن يكون الباعث الأول على هذا الاختيار هو الحرص على توفير عوامل النهوض للأدب القومي ، لئلا يقف معزولا منطويا على نفسه ، متخلفًا عن أداء رسالته . وأصالة اللغة القومية ، وتقاليدها الموروثة ، وإمكانيات أهلها الاجتماعية والفكرية ، وطاقتها الفنية في التعبير والصياغة ، كل هذه تقف بمثابة حراس أمناء وموانع حصينة ، كي لا ينحرف هذا الاختيار عن غايته ، خوفًا من أن تمحى الحدود القومية ، أو أن تنطمس معالم العبقرية اللغوية غايته ، خوفًا من أن تمحى الحدود القومية ، أو أن تنطمس معالم العبقرية اللغوية

للأدب المتأثر ، وهي التي يراد إكالها وإغناؤها بهذا الاختيار . وكل كاتب يشتط في هذا الاختيار والاقتباس ، فيطغي على أصول اللغة وتراثها ، يتعرض لخطر قطع علاقاته – لا مع قرائه وجمهوره فحسب – بل ومع روح اللغة القومية وطاقاتها التعبيرية . ولهذا كان لابد في هذا الاختيار والاقتباس من أمناء قد تعمقوا في دراسة أدبهم ، وطوعوا لغتهم ، بعد إحاطتهم بأدبها ووعيهم الدقيق لخصائصه ، كي ينقلوا بروح لغتهم وخصائصها التعبيرية ما يتطلبون إلى هضمه من المناهل الأخرى من معان وأجناس أدبية وتيارات فكرية لابد منها في إكمال ثقافتهم العصرية ونهضة أدبهم القومي . ولم يقل أحد من دعاة التجديد – ولا وزن عندنا لأدعيائه – بإهمال هذا الشرط الجوهري عند محاولة الإفادة من الأدب القومي إليها . فإذا حدث أن أغفل الكتاب المتأثرون ما يجب عليهم من التعمق في تقافتهم الأدبية في لغتهم ، وانغمسوا مع ذلك في الآداب التي يعجبون بها ، فيكونون كمن يحاول أن يرتوى من نهر فيغرق فيه .

فيحور التأثر هو الأصالة ، أصالة الأفراد وأصالة القومية ، وبها تتحقق المحاكاة الرشيدة المثمرة . والخطر كل الخطر في التقليد الأعمى الذي ينحرف بالتجديد ويضل طريقه السوى . فالأصالة الحق ليست هي بقاء المرء في حدود ذاته ، وليست هي إباء التجارب مع العالم الخارجي ، لكي يظل المرء هو هو دون تغير أو تحوير ، ولكن الأصالة الحق هي القدرة على الإفادة من مظان الإفادة الخارجة عن نطاق الذات ، حتى يتسنى الارتقاء بالذات عن طريق تنمية إمكانياتها . ولا يستطيع امرؤ أن يصقل نفسه ، ولا أن يبلغ أقصى ما يتيسر له من كال ، إلا بجلاء ذهنه بأفكار الآخرين ، وبالأخذ بالمفيد من آرائهم ودعواتهم .

٢ – وهذه الدعوات تتجه إلى الصفوة من ذوى المواهب الذين يخرجون م حدود أدبهم تلبية لحاجاتهم الفكرية والفنية أينها وجدت ، فمثلا يذكر شاعر أحمد شوق – في مقدمة الطبعة الأولى للشوقيات – أنه حين اطَّلع على الأدر الفرنسي ، شعر بحاجة ملحة إلى إغناء الله العربية في جنسي المسرحية الشعر والقصة على لسان الحيوان . وما القصة في معناها الفني ، وكذلك المسرحية أ أدبنا الحديث ، إلا نتاج جهود هذه الصفوة من كتابنا الذين حاولوا إغناء أد بما عرفوا من أجناس أدبية في الآداب الأخرى . فقد بدأنا نهضتنا الأدبية في هـ القرن في الشعر الغنائي أولا ، لأنه كان الجنس الأدبى المزدهر عندنا قديما وطبيعي أن يكون التجديد في جنس أدبي موروث أيسر وأقرب منا لا من خا أجناس أدبية جديدة . وقد بدأنا تطورنا في القصة بالتأثر بالقصص الغر وبالموروث من قصص أدبنا القديم. وأوضح مثل لذلك هو التأثر في إنتاج القصصي الحديث بفن المقامة العربية إلى جانب التأثر بالآداب الغربية ، وذلك قصة «حديث عيسي بن هشام » لمحمد المويلحي. وفيها نجد البطل ، والراو عنه ، وسرد المخاطرات المتلاحقة التي لا يربط بينها سوى شخصية البطل ، ، العناية البالغة بالأسلوب. وتلك وجوه تأثر المويلحي في ذلك الكتاب بالمقامة ولكن التأثير الغربي فيها واضح في تنويع المناظر، وفي نوع المغامرات، و التحليل النفسي للشخصيات في صراعها مع الأحداث ، ثم دلالة ذلك كله ع جوانب النقد الاجتماعي لعهد جديد تتصارع فيه القيم التقليدية مع الوء الاجتماعي الوليد . وينتهي المويلحي إلى وجوب الإبقاء على الصالح من القديم ثم اقتباس المفيد من نظم الغرب . ولا شك أن هذا الكاتب متأثر في نواحيه الف والاجتماعية بالثقافة الغربية وبأثرها في آراء المصلحين من معاصريه.

وفي المسرحية بدأنا تأثرنا بالمذهب الكلاسيكي ، في مراعاة الوحدات الثلاء

فى المسرحيات الشعرية ، وفى الموضوعات العامة . وترجمنا من الآداب الغربية – وبخاصة الأدب الفرنسي – أهم الآثار الكلاسيكية ، على حين كانت الكلاسيكية قد ماتت فى الآداب الأوربية . وذلك لملاءمتها لحالاتنا الاجتماعية آنذاك .

٣ – فليست صنوف التأثر الأدبى سوى بعث وتوجيه . وهى بمثابة التلقيح والإخصاب ، أو بمثابة بذور فكرية وفنية تستنبت فى آداب غير أدبها ، متى تهيأ لها العصر الملائم والعوامل المساعدة .

\$ -- فلابد أن تنهيأ لها حالة استقبال مناسبة لدى الكاتب المتأثر وفي هذه الحالة تتجاوب الميول وتتشابه الطبائع ، وتتماثل الحالات ، ولكنها بالنسبة للكاتب المتأثر ليست سوى إمكانيات وميول تتطلب ظهورًا وتوجيهًا وتغذية يعوزها الأدب القومي ، ويصادفها - بفضل العبقريين من أهله - في الآفاق الفسيحة للآداب الأخرى . كتب الشاعر الفرنسي : « بودلير » ( ١٨٢١ - ١٨٦٧ ) إلى صديق له ، يقول : « أتعرف لماذا ترجمت في صبر ودأب ما كتبه إدجار ألان بو ؟ لأنه كان يشبهني . فني أول مرة تصفحت فيها كتابا من كتبه ، رأيت ما كان مثار فتنتي وروعتي . ولم أعثر فيه على الموضوعات التي كنت أحلم بها فحسب ، ولكني وجدت فيه كذلك الجمل التي كانت تراود أفكارى ، وكان له السبق إلى كتابتها قبلي بعشرين عامًا » .

وفى هذا الجال - مجال التجاوب فى الميول والاتجاهات الفنية الفكرية - تمحى الحدود المعرقة من اللغة والجنس. فيشعر الكاتب الذى يحاكى الآخرين ويتأثر بهم أنه بصدد من يشبهون مواطنيه ، لكثرة ما بينه وبينهم من تشابه ، بل إنه ليشعر أنهم مشاركوه فى وطنه الفكرى المثالى. وهم فى الواقع يخدمون وطنه

بإغناء أدبه والإسهام في نهضته الفكرية والفنية ، في حدود ما سبق أن ذكرنا م قيود . وبهم يتحقق في الأدب المتأثر مالم يكن قبلهم سوى إمكانيات وآما ونزعات حائرة . فالكاتب المجدد يبحث في المصادر الخارجة عن نطاق أدبه عوم موجود سلفًا في نفسه وجودًا إمكانيًا ، مصداقا لما يقال : « لن تبحث عزادًا لم يكن قد سبق أن لقيتني » .

تبادل التأثير والتأثر – على نحو ما ذكرنا – مجال تنافس وحيوية ، وأقوز ضمان لتقدم الأدب الوطنى والقومى . وهذا هو الفيلسوف « دالمبير » ( ١٧١٧ ) – وهو من مفكرى القرن الثامن عشر ، فى عصر التمهيد للثور الفرنسية – يقول : « على كل الأمم المستنيرة أن تعطى وتأخذ ، هذه حقيقة جوهرية لتقدم الآداب ، بحيث لا يصح أن ينساها أو يهون من شأنها أولئل الذين يمارسون الأدب » .

هذا ، وعالمية الأدب التي بيَّنا معناها وشرحنا أسسها العامة ، لها عوامل عاه وعوامل خاصة .

(١) ونقصد بالعوامل العامة تلك التي تكون سببًا في وجود العالمية ، ولك ليست عوامل فنية . ودارس الأدب المقارن لابد أن يكون على علم بها ، وأ يتعرض لها في دراسته للمسائل المقارنة بوصفها من عوامل التأثير والصلات بي الآداب .

١ – وأهم هذه العوامل العامة – التي لابد أن نعرض لها في أدبنا الحديث - هو الوعى الحقيقي بإمكانيات الأدب القومي فيا يخص تلبية حاجات الأمة الوطني والفكرية . ويستدعى هذا إعادة النظر في أدبنا القديم ، وتقويمه من جديد على أساس ماضي الأدب القومي فحسب ، ولكن على

أساس أنه أدب من الآداب العالمية . فكما أن القديم يؤثر في الجديد بالتوجيه وطاقة التعبير ، كذلك يؤثر الجديد في القديم بإعادة تقويمه لاستكمال ما يعوزه ، ولتغذية حاجات الأمة الفكرية والفنية . ويتمثل ذلك التقويم الجديد في شبه ثورة على القديم وحرص على إكماله في وقت معًا . يقول جوته : «ينتهى كل أدب إلى الضيق بذات نفسه إذا لم تأت إليه نفائس الآداب الأخرى لتجديد الخلق من ديباجته » .

ويدعو المجددون إلى الإفادة من هذه النفائس، وتتضمن دعوتهم إعادة النظر فى قيمة تراث أدبهم القومى، على ضوء جديد. وفى أثر ذلك تقوم عادة المعركة المألوفة فى كل عصر حى ناهض بين أولئك المجددين ودعاة المحافظة على القديم المعتدين به لايتجاوزونه.

وهذه هي معركة الأجيال بين القديم والحديث. وفيها يزعم دعاة الوقوف عند القديم أن في الجديد خطرًا على الموروث من أدبهم ، وقضاء على تقاليدهم ويفرقون بين الآداب وغيرها من العلوم أو المواد والسلع . ويرون أن تبادل هذه الأشياء مفيد طبيعة ، كتبادل نظريات العلم . أما الآداب والفنون فهي وطنية محضة . وفي نقلها قضاء عليها وخطر على قومية من تنتقل إليهم . وهذه فردية يكذبها واقع الآداب العالمية في عصورها المختلفة ، فعصور النهضات هي عصور اتصال الأدب القومي بغيره من الآداب ، وعصور الركود هي العصور التي ينطوى فيها الأدب على نفسه ، فيكرر معانيه ، ويجترها ، حتى تصير مملولة من ينطوى فيها الأدب على نفسه ، فيكرر معانيه ، ويجترها ، حتى تصير مملولة من كتابها وقرائها على سواء .

ولا خطر فى ذلك على القَيِّم من تراثنا . ثم إن واجبنا نحوه يحملنا على مسايرة الركب العالمي فيه ، لننميه بتنمية عناصر نضجه الفني ، بما تسعه قدرتنا

و إمكانياتنا من وسائل. ومنها ورود المناهل الأجنبية والاختيار من بينها ما قيدنا به ذلك الاختيار فيما سبق.

ويستفاد مما قلنا أن القومية والوطنية وإمكانيات اللغة وأهلها بمثابة أو بمثابة مصفاة ، لثلا يشتط الاختيار ، فيحيد التأثر عن غايته . ومدار ما يساق من نظريات وحجج يتميز بها ماهو من طبيعة الفن وماهو عهاد يظل تحكيًا لا سند له . فمن الخطأ إنكار الجديد لا لشيء إلا لأنه جيب تبرير الحملة عليه بحجج أخرى ، كالنزعة إلى الجدة لذات الجدة أنها أيسر وأسهل . فلا سند لما لا يستند على أساس .

وإزاء التطرف من الجامدين فى زعمهم أنهم حريصون على الققيمة للجديد، يتطرف كذلك دعاة الجديد، فينكرون كل فضل للا الحق يظهر هذا التطرف بين معسكرى القديم والجديد طابعًا عامًا لا التجديد، ولكن لا يلبث أن يتم الظفر لدعاة التجديد الحقيقيين الذي على نفع أدبهم وتلبية الحاجات الفنية والفكرية لقوميتهم، وحينا للجتهم، فيعرفون فضل القديم في عصره، ويتجلى آنذاك حرصهم الموروث القيم بالطريف المكتسب.

على أن الدعوة إلى الجديد القيم – على ما يصحبها عادة من حوخطر التطرف – تظل دائمًا أمارة من أمارات الحياة. وفيها تف والحمية، وتتجلى فيها الحاجة إلى بذل الجهود والتنافس في الإجادة. جياشة، تفضل – على أية حال – البقاء في الحياة الراكدة، في دا وفكرية جامدة آسنة لا حركة فيها ولا تجديد.

٢ – ومن عوامل عالمية الأدب أيضًا الرحلات والبعثات الأدبية ١

ثمراتها إنتاج المجددين في أدبنا الحديث في مختلف الأجناس الأدبية. فلا شك أن هؤلاء وأمثالهم كانوا يطلعون على الآداب الأجنبية في مصر، ولكن لفت نظرهم إلى تيارات الأدب الأجنبية مارأوا في الأدب الفرنسي حين رحلوا إلى أوربا، واختلطوا بكتابها، وشاهدوا مسارحها، وتياراتها الفكرية والفنية، كما يتضح مما كتبوه عنها. فكانت رحلاتهم هي نواة التأثر المستمر. وقلما تتخذ هذه الرحلات في العصر الحديث صورة جماعية في شكل هجرات، بها تتأثر الجماعات المهجارة معًا، في خضوعها لتيار عام، كما في أدب المهجريين شعرهم ونثرهم.

وكان التأثر الأدبى فى القديم فى جملته جماعيًا أيضًا فيما يخص عاملى الحروب والغزو ، وهما عاملان قل أثرهما الآن فى العصور الحديثة ، نتيجة لتنبه الضمير العام العالمي .

ولهذا يظل التأثر الغالب فى العصور الحديثة ذا طابع فردى فى منشئه لدى الكاتب الذى يتأثر بما يتاح له من وسائل الثقافة وأجهزتها الحديثة ، وهذه الوسائل هى التى تتمثل فى العوامل الخاصة لعالمية الأدب.

(ب) والعوامل الخاصة هي العوامل الفنية ، وتتطلب من الباحث مقدرة على جلاء طابعها وتحديد تأثيرها . ونقتصر منها على ما يهمنا من توجيه دراسة التأثر الأدبى في عصرنا الحديث .

ولا شك أن أجهزة الثقافة الحديثة من دور خيالة وإذاعة و «تليفزيون » آثار كبيرة فى لفت أنظار الكتاب إلى عيون المؤلفات الأجنبية وكتابها ، ونجد مثلا لذلك فى اعتراف كاتبنا الكبير الأستاذ توفيق الحكيم ، بأنه ألف مسرحيته «بيجاليون» على أثر مشاهدته شريطًا من أشرطة الخيالة ، موضوعه مسرحية برناردشو الشهيرة التي عنوانها «بيجاليون» . ولا ينفي هذا أن الأستاذ الحكيم كان

قد اطّلع قبل على الأسطورة اليونانية الأصل ، كاكان قد رأى من قبل لوحة للأسطورة في متحف اللوفر بباريس ، ولكن رؤيته لذلك الشريط السينائي كان نقطة البدء في بعثه على اتخاذ الأسطورة موضوعًا لمسرحيته الشهيرة . ولا يبعد أن نجد أمثلة كثيرة وجهت كتابنا وشعراءنا إلى موضوعات من هذا النوع على أثر سهاعهم أو رؤيتهم الآثار الأدبية لكتاب الآداب الأخرى ، ولكن مها يكن من شيء ، لا تزال الكتب هي أكثر وسائل الثقافة تأثيرًا ، وأعظمها خطرًا ، وأيسرها تحديدًا . ولا يزال الكتاب هو أداة التعليم والثقافة التي لا يغني عنها سواه من وسائل ثقافية وتعليمية مهاكانت قيمتها . على أن مجال الكتب هو الذي يتيسه لنا تحديده وبيان أثره بوصفه وسيلة اتصال بين مختلف الآداب . ولهذا سنتحدث في هذا الجزء عن الكتب من حيث إنها الطريق للتأثير والتأثر الأدبيين .

للكتب من حيث إنها السبيل لتلاقى الآداب ، أهمية خاصة فى دراسة أدب الحديث ، ونجملها فيما يأتى :

1 - الإلمام بالمعارف الأدبية واللغوية التي يعرفها الكتاب من الآداب الأخرى. ولهذه المعارف دلالتها على ثقافة الكاتب واتجاه التأثير في جملته ، تا يبين عنه أدب العصر فمثلا يقسم رائد المسرح العربي «مارون النقاش (۱۸۱۷ – ۱۸۰۵) المسرحيات إلى قسمين «بروزة » ويقصد بها المسرحيات الغنائة الغنائية من كوميديا ودراما ، ثم «أوبرا» ، ويقصد بها المسرحيات الغنائة الملحقة ، ثم يرجح أن يبتدىء المسرح العربي بالنوع الثاني لأنه أميل إليه ، ثم لأ أحب من الأول عند قومي وعشيرتي ، فلذلك قد صوبت أخيرًا قصدى إلى تقليد المسرح الموسيقي المجدى ... » (۱) . ومن ذلك النص نعلم نوع المسرحياد من المنافئة المنا

(١)أرزة لبنان ، لمارون النقاش ، بيروت ١٨٦٩ ص١٦ .

التي حاكاها ، ويتبح لنا ذلك أن نتتبع تأثره فيها بالمسرحيات الإيطالية والكتاب الإيطاليون مبرزون في هذا الجحال . ولكن إذا أمعنا النظر في إنتاجه كذلك ، رأينا أثارات لايستهان بها من الثقافة الفرنسية ، تحملنا على تتبع مصادره فيها . ونكتني هنا بأمثلة لها: فإلى جانب إيراده جملا بالفرنسية يكتبها بالحروف العربية في مسرحية الحسود السليط (١) نراه يتأثر مباشرة بمناظر من مسرحيات موليير. فني مسرحية مارون النقاش التي عنوانها البخيل، في الفصل الأول منها، يفتش البخيل - المسمى «قرادا» - خادمه «مالكا»، ظنا منه أنه سرق شيئًا من نقوده ، قائلًا له : أرنى كفيك ، وبعد أن يراهما يقول له قراد : « أين اليد الأخرى ؟ » ، وهي نكتة طريفة ، كأن البخيل في اضطرابه خوفا على نقوده يعتقد أن السارق له يد ثالثة غيريديه ، وهي نفس النكته في بخيل موليير(٢) وهي من النكات غير المعروفة في العربية ، مما يحملنا على التفكير في تأثير مؤلفنا العربي بالثقافة الفرنسية. وأوضح من ذلك حديث «جرجس السليط» لأبي عيسي الشامي ، في مسرحية مارون النقاش التي عنوانها « السليط الحسود » ، الفصل الأول منها ، حين يقول أبو عيسى : « اعلم ياحبيبي أن النثر هو الكلام المنثور لا المنظوم ، أعنى الكلام المتداول في ألسنة العموم ، فماكان نثرًا لم يكن شعرًا ، وما كان شعرًا لم يكن نثرًا » فيجيب أبو عيسى : « ها ، ها ! ، الآن علمت معناه وتعلمت ، فحين أقول لخادمي : « نولني عامتي ، ولبسني بابوجي » ، أكون بالنثر تكلمت ... صار عمرى نحو ثلاثين سنة ، وأنا أتكلم بالنثر ولا علم لى بذلك ، الحقيقة أن العلوم خير من السفر بالفلايك » (٣) . فهذا الحوار تحوير

<sup>(</sup>١) مثلا ص٣٥٦، ٥٥٩ من كتابه السابق.

<sup>(</sup>٢) الفصل الأول – المنظر الثالث.

<sup>(</sup>٣) ص ٢٩٠ من الكتاب السابق لمارون النقاش.

واضح لكلام مسيو جوردان مع معلم الفلسفة ، فى مسرحية : « البرجوا النبيل » (۱) لموليير ويلتى لنا النص السابق ضوءًا على تأثر مارون ، فى الفد الأول من مسرحيته السابقة ، بالمنظر السابق الذكر لـ « موليير » ، ثم تأثره كلها بمسرحيات موليير الأخرى ، ومحاكاته لموليير على نحو يشف عن أصالا تنكر . ومثل هذه الأثارات هى مفتاح العثور على استقصاء التأثر غير الملكتاب والشعراء . وإنما ضربنا مثلا بـ « مارون » ، لأن كثيرًا ممن تحدثوا عن كانوا يغفلون جانب تأثره بالثقافة الفرنسية . وفى الحق يبدو لأول وهلة أنه ، بالأدب الإيطالي فحسب ، في مسرحياته ذات الطابع الغنائي ، ولكن تتبع إلى بالمعارف اللغوية يفتح أمامنا مجالا فسيحًا لتأثره بالأدب الفرنسي ، كما وضح الأمثلة السابقة .

#### (٢) دراسة الترجمة:

لدراسة الكتب المترجمة أهمية خاصة لدى الباحثين فى الأدب المقارن . هى أساس الوقوف على ما لاقى الكتاب والشعراء من حظوة لدى الشع والكتاب فى الآداب الأخرى ، ويستطاع عن طريقها تحديد التأثر ، و التيارات الفكرية والفنية التى نفذت من أدب إلى آخر . ولا يكنى أن تذكرة الكتب المترجمة فى عصر من العصور ، بل لابد من تصنيف هذه الكتب حسب اتجاهات مؤلفيها ، ومذاهبهم ، ونزعاتهم ، لأن هذا التصنيف ي مجالات واسعة للمقارنة المثمرة ، ويتطلب شروحًا لا غنى عنها لبيان أنواع التى سادت فى أدب ما . فلهذا تأثرنا – مثلا – بالترجمة عن الفرنسية أوا وبالمذهب الكلاسيكى ثم الرومانتيكى ؟ ولماذا تأخر تأثرنا بالرمزية والواقعية . حين كانا هما المذهبين السائدين فى أوربا حين بدأنا نتأثر بآداب الغرب حين كانا هما المذهبين السائدين فى أوربا حين بدأنا نتأثر بآداب الغرب

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني - المنظر الرابع.

ويجب التمييز بين رواج الكاتب في آداب أخرى من حيث قراءة كتبه وبين تأثيره في تلك الآداب. فقد يلقي كاتب من الكتاب العالميين رواجًا كبيرًا في ترجهاته إلى لغة أخرى ، على حين لايلتي من أهلها ما يعادل هذا الرواج من ناحية التأثر به ، أو محاكاته.

وفى العصور الحديثة ، تفضل الترجمة الوفية للأصل ، وينبغى أن تكون جميلة الأداء . وفى العصور السالفة ، كانت الترجمة الجميلة غير الوفية هى النالبة ، والترجمة الوفية غير الجميلة تفقد قيمتها الأدبية قليلا أوكثيرًا على حسب حالتها . أما الترجمة غير الوفية وغير الجميلة فلا قيمة لها بصفة عامة .

وفى نهضتنا الأدبية فى العصر الحديث ، كان تعريب القصص والمسرحيات حرًا كل الحرية . فكان المترجم يخلق الموضوع من جديد ، مستهديًا الأصل الأجنبى فى مجموعه ، مستبيحًا لنفسه تغيير ما يشاء من الأحداث والصور والأسماء . ومن أوائل من سلكوا هذا المسلك فى القصص العربى رفاعة رافع ، والأسماء . ومن أوائل من سلكوا هذا المسلك فى القصص العربى رفاعة رافع ، وقد سهاها : « وقائع الأفلاك ، فى حوادث تلياك » . وهذا العنوان نفسه ذو دلالة على ذوق رفاعة ، هذا الذوق الذى صبغ الترجمة صبغة فنية خاصة . على أن مما لا محيد عنه أن يبين الباحث الفرق بين الأصل والترجمة فى المضمون . فقد يكون للاختلاف فيه بين الأصل والترجمة دلالات ذات معنى اجتماعى أو فنى . وتحوير المنفلوطى للأصول الفرنسية لأعاله الأدبية ذو دلالة على مبلغ العصر من التذوق الفنى . فقد ترجم قصة بول فرجينى بإسم : الفضيلة ، وغير مسرحية « سيرانو دى برجراك » للشاعر الفرنسي : إدمون روستان ، إلى قصة ، جعل عنوانها : الشاعر ، وهكذا سار فى قصصه الطويلة والقصيرة يقتبس كثيرًا منها من الأصل الأجنبى ، ويحور فيه ، ويسمو بالتعبير اللغوى ، ولكنه تعبير متخلف عن الوعى الأجنبى ، ويحور فيه ، ويسمو بالتعبير اللغوى ، ولكنه تعبير متخلف عن الوعى الأجنبى ، ويحور فيه ، ويسمو بالتعبير اللغوى ، ولكنه تعبير متخلف عن الوعى

الفنى فى جنس القصة ، وبهذا نال هذه القصص تشويه صارت به دون الأصل من الوجهة الفنية ، وإن كانت قد لقيت رواجًا كبيرًا لدى الجمهور المولع بحسن العبارة فحسب . وقد سار على منهج قريب منه حافظ إبراهيم ، فى ترجمته قصة « البائسين » لـ « فكتورهوجو » فنقص فيها وحور ماشاء .

وقد نضج وعينا الفنى ، وأصبح الجمهور يتطلب الترجمة الوفية الجميلة ولدينا كثير ممن بذلوا جهدًا كبيرًا فى هذه السبيل . ومنهم من هم كبار كتابنا ، وقد آثروا أن يضموا إلى إنتاجهم الخالد ، هذه الترجمات لعيون آداب الغرب ، فأدوا بذلك جهدًا ذا أثر محمود ، غايته وصل لغتنا وثقافتنا بالآداب والثقافات العالمية . وقد أثر هؤلاء بتعليقهم على ما ترجموا ، وبشمخصياتهم ومكانتهم ، والترويج للآثار القيمة العالمية ، فكانوا فى ذلك كله بمثابة الوسطاء لعالمية الثقافا لدينا ، وأسهموا بذلك فى إغناء أدبهم فها يعوزه من كمال ونضج .



# أمثلة عامة فى توجيه الأدب المقارن لدراسات الأدب العربى المعاصر

# الأجناس الأدبية

نقصد بالأجناس الأدبية القوالب الفنية العامة التي تفرض على الشعراء والكتاب مجموعة من القواعد الفنية الخاصة بكل قالب على حدة . فقد يعالج موضوع واحد في قصيدة غنائية ، وفي قصة ، وفي مسرحية ، وفي مقالة أو خطبة ... ولا شك أن طريقة معالجته ستختلف - ضرورة من الناحية الفنية على حسب كل جنس من الأجناس الأدبية السابقة حين يختاره الشاعر أو الكاتب .

والتعبير بالأجناس الأدبية هو المرادف لنظيره في الفرنسية (۱) والأسبانية (۲) والألمانية (۳) . وأخذ هذا التعبير يستقر في النقد الإنجليزي والأمريكي في أوائل القرن العشرين ، فأصبح أكثر النقاد الإنجليز والأمريكيين يستعملون نفس التعبير الفرنسي (۱) بلفظه . وكان هؤلاء يستخدمون من قبل ما يرادف : الأصناف الأدبية ، أو الأنواع الأدبية (۵) ، على أن قلة من هؤلاء لا تزال تستخدم التعبيرين الأخيرين (۲) حتى الآن ، مماكان له أثر في رواجها لدى بعض نقادنا ،

Genres littéraires.

Genéros literarios.

Literarchen gattungs.

Literary genres.

Literary kinds, literary species.

René Wellek and Austin Warren: Theory of Literature, p. 340.

Dictionario de Literature Espanola, articulo: Géneros; literaros.

وبخاصة ممن كانت ثقافتهم إنجليزية ، ففضلوهما على التعبير بكلمة الأغراض ، وكانت الأغراض تطلق على أنواع القصائد فى النقد العربى القديم ، وفيها يلتبس الموضوع بالغرض وبالنواحي الفنية الخاصة بوحدة العمل الأدبى .

وعندنا أن تسمية الأجناس بالأنواع الأدبية تسمية غامضة قاصرة ، غير محددة . وذلك أنها لا تكشف عن نواح فنية ، ولا تتراسل مع نظيرتها في النقد العالمي . أما عبارة الأجناس الأدبية فلها – إلى جانب ميزتها في تراسلها مع الاصطلاح النقدى العالمي – ميزة أخرى : أنها توحى بمعنى فني عميق ، هو أن الأجناس (۱) الأدبية كالأجناس الحيوية ، لها في ذاتها ، وجود زمني ومكانى ولها نشوء وارتقاء على حسب العصر وحاجاته . ثم هي تتعرض للموت كالأجناس الحيوية . وذلك كجنس الملحمة – مثلا – الذي مات في عصرنا الحديث . وهذه النظرة العميقة لحظها أقدم النقاد العالميين ، وهو «أرسطو» ، حين تكلم في نشأة الملهاة والمأساة ونموهما . وما « الوحدة العضوية » للعمل الأدبي – عند أرسطو – العضوية وما تركت من آثار في النقد العالمي كله . وكان لـ «أرسطو» فضل المخيوية وما تركت من آثار في النقد العالمي كله . وكان لـ «أرسطو» فضل الأدبية فهو في نظرنا أوسع في عمومه من الدلالة على الأجناس الأدبية . لأن الأدب كله – بأجناسه المختلفة – فن من الدلالة على الأجناس الأدبية ، قسم الرسم والتصوير والموسيقي والنحت ... فالتعبير بالأجناس الأدبية في رأينا أوضع تعبير وأوفاه .

<sup>(</sup>۱) كلمة genre في الفرنسية و género بالأيطالية و génere بالأسبانية مأخوذة عن اللاتينية genre بمعنى أصل ونشأة أولا، ثم بمعنى جنس (= race) وهو ما نريده هنا، وهو ما يراد بالأجناس الأدبية في النقد العالمي، وإن كانت الكلمة تطلق في بعض التعبيرات في اللغات اللاتينية على ما يرادف كلمة نوع أيضا.

وحاجاتنا إليه ملحوظة فى السمو بالعمل الفنى وإدراك وحدته وطريقة دراسا دراسة حديثة .

ولا يتسع المجال هنا للحديث عن نظريات دراسة الأجناس الأدبية ، وشرِ نمو أهم هذه الأجناس ، وبيان تعاون الآداب العالمية في نشأتها ونموها والحصائص الفنية الكثيرة المتنوعة التي أفاد بها أدبنا الآداب الأخرى أو أفاد منه في القديم (١) والحديث .

وحسبنا أن نذكر هنا أن الأجناس الأدبية قد تنشأ طبيعية في الآداب القومية ، دون استعانة في نشأتها بالآداب الأخرى ، ولكنها - حين تنهضر وتنضج فنيًا ، استجابة للحاجات الاجتماعية والفكرية - تستمد عادة أك عوامل نهوضها ونموها من الآداب الأخرى ، بفضل المجددين المتبحرين من أهل اللغة القومية .

فقد نشأت القصيدة العربية في الأدب الجاهلي ، بطابعها التقليدي المعروف الذي لم تتوافر لها فيه وحدة الموضوع ولا الوحدة العضوية . وإنما كان لها آنذالا نوع من وحدة الترابط عن طريق التداعي النفسي في خواطر الجاهلي ، على حسب تجاربه في البادية . فهو في طريقه إلى الممدوح يمر بالأطلال ، أو يعوعليها ليراها ، ويبكي بها ذكرياته العزيزة ، ويرى فيها صور عواطفه الدارسة . ثم يصف ناقته ورحلته عليها ، وما عاني أو رأى في طريقه ، ليصور ما بذل من جها في شد الرحال إلى الممدوح . ثم يضني عليه الفضائل التي يستطيع بها نيل خطوته ، كي يظفر بالنوال منه بوصف تحمل المشاق في سبيل الرحلة إليه ، وبتغنيه بفضائله . ثم صار هذا الطابع تقليديًا محضًا ، بعد أن فقد دواعيه البدوية

<sup>(</sup>١) انظر لذلك كلمة كتابى : الأدب المقارن .

التى كانت تبرره نوعًا من التبرير عند الجاهليين. ولم ينل نظام القصيدة تغير عميق في نواحيها الفنية إلا في عصرنا الحديث. وفيه تحولت القصيدة في أدبنا المعاصر إلى تجربة أدبية ، تتوافر لها الأصالة الفنية في تعبير الشاعر عا يؤمن به أو يشعر به في صور غير تقليدية ، وفي وحدة فنية ، فيها تتمثل الصور حية عضوية . وتبع ذلك أن البيت لم يعد وحدة القصيدة ، بل صارت الصور مترابطة متآزرة في نطاق الوحدة العضوية العامة . وقد أفدنا في ذلك من المذاهب الأدبية الحديثة منذ الرومانتيكيين ، بل إن البنية الفنية في إيقاع القصيدة ووزنها قد نالها تغير كبير في شعرنا المعاصر ، أخذنا أسسه الأولى عن الرمزيين ، ومزجناه في المضمون بالاتجاه الواقعي . وفي هذا كله تلاقت – في شعرنا الحديث – تيارات عالمية فنية وفلسفية واجتماعية ، لابد للباحث أن يقف عندها ، يعيز الخطوط الدقيقة في نسيجها الفني .

وقد ينشأ الجنس الأدبى فى الأدب القومى عن طريق تأثر هذا الأدب بالآداب الأخرى ، مثل المسرحية ، ومثل القصة فى معناها الفنى فى أدبنا العربى ، فقد نشأتا ، وتطورتا ، واحتلتا فى الأدب العربى مكانة تضاءلت بالنسبة لها – مكانة الشعر الغنائى فى أدبنا الحديث ، وهو الذى كان يشغل جل ميدان الأدب العربى قبل العصر الحاضر ، كا كا كاد يكون مشغلة النقد العربى القديم كله .

وسنكتنى هنا بعرض أمثلة نفصل فيها القول بعض التفصيل ، لنبين دور الأدب المقارن فى توجيه دراسة المسرحية الشعرية ، ثم الخرافة أو القصة على لسان الحيوان .

#### ١ – المسرحية الشعرية:

لقد نشأت المسرحيات في أدبنا العربي الحديث متأثرة بآداب الغرب. ولم يتأثر روادها – فيما يخص النواحي الفنية لهذا الجنس الأدبي – بشيء من أدب الفراعنة ، أو الأدب العربي القديم ، أو بابات خيال الظل ، كما خال ذلك بعض من تحدثوا في الموضوع. ولهذا نكتني بالإشارة إلى هذه الآراء دون أن نسرف بإنفاق الوقت في الرد عليها . وهذا هو رائد المسرح الأول مارون النقاش ، السوري (١٨١٧ – ١٨٥٥) ، يقول في خطبته التي ألقاها في الحفلة التي مثلت فيها أول ملهاة له : « البخيل » — وقد ألفها في أواخر عام ١٨٤٧ ، ومثلت (١) أوائل عام ١٨٤٨ – : « عند مروري بالأقطار الأورباوية ، وسلوكي بالأمصار الإفرنجية ، قد عاينت عندهم فيا بين الوسائط والمنافع ، التي من شأنها تهذيب الطبائع ، مسارح يلعبون بها ألعابا غريبة ، ويقصون فيها قصصًا عجيبة . فيرى بهذه الحكايات التي يشيرون إليها ، والروايات التي يتشكلون بها ويعتمدون عليها ، من ظاهرها مجاز ومزاح ، وباطنها حقيقة وصلاح ... فلذلك قد صوبت أخيرًا قصدي إلى تقليد المسرح الموسيقي المجدي (٢) . وفي الفصل الثالث من آخر ملهاة له عنوانها: السليط الحسود – مثلث لأول مرة عام ١٨٥١ – يقول متحدثًا عن ملهاته الأولى: « البخيل »: « . . أول رواية مستنبطة في اللغة ؛ العربية. فشاع لهذه الأضحوكة - على نوع ما - سمعة غير ردية ، وقيل - مع احتمال المناقضة - إن هذا الفن فيه تصايح ، لاشتماله في قالب المزاح والفكاهة على كشف العيوب والقبايح ، تهذيبًا للعاقل ، وتأديبًا للجاهل » .

وكذلك شاعرنا أحمد شوقى – وهو رائد الأدب المسرحي ، والمجلى في

 <sup>(</sup>۱) أرزة لبنان . ص ۳۸۸ – ۳۸۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١٦ – ١٨.

مسرحياته الشعرية في أدبنا الحديث - في مقدمة الجزء الأول من شوقياته ، وهي المقدمة التي كتبها في أوروبا ، طبعة الشوقيات سنة ١٨٨٩م ، يشرح أن الأدب العربي في حاجة إلى سد النقص فيه ، بخلق المسرحيات ، ثم القصة على لسان الحيوان ، يقول في تلك المقدمة : « أو لم يكن من الغبن على الشعر والأمة العربية أن يحيا المتنبي مثلا حياته العالية ، ثم يموت على نحو ماثتي صفحة من الشعر ، تسعة أعشارها الممدوحية ، والعشر الباقي وهو الحكمة والوصف ، للناس ؟ هنا يسأل سائل : وما بالله تنهى عن خلق وتأتي مثله ؟ فأجيب : إنى قرعت باب الشعر وأنا لا أعلم من حقيقته ما أعلم اليوم ، ولا أجد أمامي غير دواوين للموتى المنعم وأوربا فوجدت فيها السبيل من أول يوم ... ثم نظمت روايتي : على بك الكبير أو فيا هي دولة الماليك ، معتمدًا في وضع حوادثها على أقوال الثقات من المؤرخين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وحربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب المؤونين الذين رأوا ثم كتبوا ... وحربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب و المؤونين المؤونين الدين رأيا و المؤونين المؤون المؤونين المؤونين المؤونين المؤونين المؤونين المؤونين المؤونين

ويذكر حسين شوقى أن أباه شوقى حين كان يزوره فى فرنسا وهو يتلقى بها دروسه ، كان يتردد على مسرح « الكوميدى فرانسيز » : وهو أرقى المسارح الكلاسيكية العالمية ... لأنه كان فى ذلك الوقت يفكر فى عمل مسرحيات شعرية » (۱) . وواضح أن المسرحيات العربية – فى نشأتها وتأثرها ونموها من النواحى الفنية والاجتماعية – متأثرة بالآداب العالمية التى أسهمت فى خلقها فى أدبنا الحديث . ولا يستطيع الناقد أن يسير فى نقدها خطوة ، ولا أن يفسر أصالة مؤلفيها وجهدهم الفنى ، ولا أن يوجهها فى نقده توجيها سديدًا ، دون الاطلاع على مصادرها فى تلك الآداب .

<sup>...</sup> (۱) حسين شوق : أبي: شوق ص١١٠ - ١١١ .

ولن يتاح لنا التحدث عن نشأة المسرحيات لدينا ، وطابعها في تلك النشأة ، والآداب التي اعتمدت عليها بالترجمة منها ، أو الاقتباس والتأثر بها ، ولا التحدث كذلك عن ضروب تأثرنا بالمذاهب الأدبية فيها .

وحسبنا أن نأخذ مسرحية شعرية شهيرة لـ «شوق » ، هي مسرحية ؛ «مجنون ليلي » (ظهرت عام ١٩٣١) – لنرى – على الرغم من امتياح شوقى في حكايتها وأحداثها من معين عربي صميم – جوانب تأثره فيها بثقافاته العالمية . وسنتبع فيها آثار ثقافة شوقى ، لنبين كيف استطاع أن يمثل هذه الثقافات في مسرحيته ، وكيف ظهرت أصالته عن طريق تأثره ، بل إنها لم تظهر إلا بفضل تأثره .

واستنادا إلى ما لدينا من أدلة على اطلاع شوقى على الأدب الفرنسى ، ثم على معرفته بالآداب الشرقية ، نستطيع أن نؤكد – بالقرائن القاطعة – أن شوقى تأثره بالأدب الفرنسى ، ثم بالأدب الفارسى عن طريق التركية . وقد وضح تأثره بالفرنسية فى النواحى الفنية ، كما ظهر تأثره بالآداب الشرقية فى المضمون والأفكار العامة . وقد امتزجت أنواع هذا التأثر فى تلك المسرحية ، امتزاجا تم بفضله هذا الخلق الأدبى فى المسرحية العربية . ونتحدث أولا عن تأثر شوق بالأدب الفرنسى ، ثم نتبعه بتأثره بالآداب الشرقية .

# (١) أثر الثقافة الفرنسية في مسرحية شوقى : مجنون ليلي :

لقدكان تأثير الأدب الفرنسي في مسرحية «شوقى » التي نعالجها عمقًا متعدد النواحي . وقد قضى «شوقى » نحو ثلاثة أعوام في فرنسا ( ١٨٨٧ – ١٨٩١ ) منها عامان في باريس . وفي مدة إقامته في «مونبيلييه » ، كان يتردد من وقت لآخر على باريس أيضًا لمشاهدة مسارحها . وفي تلك الفترة كان المذهبان الأدبيان

السائدان هما الواقعية والرمزية ، إلى جانب المسرحيات الكلاسيكية الخالدة التي تعرض دائما في المسارح الكبيرة ، وبخاصة في مسرح « الكوميدى فرانسيز » و الأوديون » . ثم كانت تعرض في تلك المسارح وغيرها بعض الروائع الرومانتيكية . أما الرمزية فلم يفكر «شوقى » في الاستفادة منها في التأليف المسرحي ، لأن الجمهور المصرى لم يكن ليتقبل نوع مسرحياتها الذهنية في عهد طفولته المسرحية . فقد انصرف جهد «شوقى » ، إذن ، إلى الإفادة من المذاهب : الواقعية ، والكلاسيكية ، والرومانتيكية . وظل يغذى استعداده الفني من هذه المذاهب معًا ، دون أن يعتنق واحدًا منها . إذ كنا في تلك الفترة أبعد ما نكون عن اعتناق مذهب أدبي معين ، على أنا لانزال حتى اليوم غير مذهبيين ، بالرغم من تأثرنا الواضح بالمذاهب الأدبية الغربية بحتمعة . وسنبين مذهبين ، نالرغم من تأثرنا الواضح بالمذاهب الأدبية الغربية بحتمعة . وسنبين كيف أفاد «شوقى » في مسرحية : مجنون ليلي ، من المذهب الواقعي ثم المذهب الكلاسيكي ، ثم الرومانتيكي .

# ١ - أما المدهب الواقعي :

فقد كان مزدهرًا فى المسرحية أثناء دراسة «شوقى » فى أوربا . عام ١٨٨٧ حتى عام ١٨٩٦ . وفى ذلك المسرح كان يعرض أنصار الواقعية مسرحياتهم . على أن المعركة كانت على أشدها بين أنصار ذلك المذهب وخصومه خارج المسرح من نقاد الأدب المعاصرين . ولا يعنينا هنا أن نشرح فلسفة الواقعيين واتجاهاتهم الفنية ، غير أننا نذكر أنه كان من بين اتجاهاتهم العناية بالمسرحيات التاريخية على أساس يناقفس ماكان يسير عليه الرومانتيكيون فى مثل هذه المسرحيات . ذلك أن الواقعيين كانوا يرون أن يلتزم المؤلف بحقائق التاريخ ووقائعه لا يحيد عنها ولا يتصرف فيها إلا بترتيها وعرضها الفنى ، بحيث تصور الماضى تصويرًا يشف عن اتجاهاته الحقيقية التي يقصد الكاتب إلى بعثها تبعًا لما يرمى إليه من أهداف

اجتماعية . وفى ذلك يكون المشاهد للمسرحية التاريخية كأنه أمام عالم من علماء التاريخ يشرح الوقائع وكأنه يرويها عن مشاهدة . وفى هذه الدقة التاريخية يتجلى فن المؤلف المسرحى على حسب ما يقضى به المذهب الواقعى (١) .

ولا بد أن «شوقی » تتبع هذه الحركة بشیء من الإهتمام . ونعتقد أنه قرأ بعض ما دار حولها من عراك أدبی أیام كان یدرس فی أوربا . وكان من كبار كتاب الحركة الواقعیة فی تلك الفترة «ألكسندر دوماس » $^{(7)}$  الابن ( ۱۸۲۶ – ۱۸۹۵ ) و « هنری بك » $^{(9)}$  وقد روج لهذا المذهب قیام « المسرح الحر » فی تلك الفترة من ( ۱۸۳۷ – ۱۹۹۹ ) و « فكتوریان ساردو » $^{(2)}$  ( ۱۸۳۱ – ۱۸۳۱ ) .

والحق أن أثر الواقعية في إنتاج «شوقى » المسرحي ضئيل. وقد ظهر على الأخص حين كان يدرس في أوربا. فحين قام بمحاولة تأليف مسرحيته: «على بك الكبير»، وضع نصب عينيه حقائق التاريخ، ليجعلها عاد مسرحيته كها يقول هو: «نظمت روايتي: على بك الكبير أو فيها هي دولة الماليك، معتمدًا في وضع حوادثها على أقوال الثقات من المؤرخين الذين رأوا ثم عكتبوا» (٥). وكانت عناية «شوقى » باتباع هذا المبدأ – وهو تصوير العصر على حسب الروايات التاريخية – أكثر من عنايته بالتعمق النفسي في تصوير الشخصيات. وهو انتهاج غير رشيد للمذهب الواقعي. ولذلك جاءت شخصيات «شوقى »

P. Martino: le Naturalisme Français, Paris 1945, p. 176. : (١)

Alexandre Dumas, fils. (7)

Henry Becque (\*)

<sup>.</sup> ۱۸۳ – انظر المرجع السابق ص۱۸۳ – Victorien Sardou (٤)

<sup>(</sup>٥) مقدمة الشوقيات ، الطبعة السابقة الذكر ، ص٨.

التاريخية قليلة العمق ، فقيرة في جوانبها النفسية . وكانت تفوقها في تلك الناحية الشخصيات الثانوية التي خلقها «شوق » بمعزل عن اتباع حقائق التاريخ . وقد أدى ذلك بشوقي إلى الاهتمام بجمع كثير من حقائق التاريخ وأحداثه ، دون توثيق الصلة بين هذه الأحداث والشخصيات في صورة صراع حي . وتلك ناحية ضعف فني خطيرة في النائيف المسرحي » .

وإنّا لنقطع بأن «شوقى » لم يعتنق المذهب الواقعى ، ولم يتعمقه . وقد كان تأثره به فى اتجاهه السابق نتيجة اطلاع سطحى ومتابعة عامة لما رآه أو قرأه . فمبادىء الوقعيين تتجاوز كثيرًا حدود الوقوف عند حقائق التاريخ فى المسرحيات التاريخية .

وقد يكون من أثر هذا المبدأ العام أن «شوقى » في مسرحية : مجنون ليلي ، قد حرص حرصًا كبيرًا على أن يجمع كثيرًا من أخبار «قيس » كما روتها كتب الأدب العربية ، وبخاصة الأغانى . فتقوم أحداث الفصل الأول في تلك المسرحية على رسالة «قيس » التي حملها « ابن ذريح » إلى « ليلي » ، ثم رد ليلي علي « ابن ذريح » ، ذلك الرد الذي تلوم فيه «قيسًا » على ما فرط منه من التغنى بليلة الغيل . ثم نرى بعد ذلك «قيسًا » وقد جاء يطلب حطبًا من عند « ليلي » . وينفرد بها يحادثها ، فتشب النار في كمه ، وتحترق راحتاه ، وألهي عن ذلك بالحديث مع ليلي (١) . ثم يغمى على «قيس » . وينتهى الفصل بتعنيف والد بالحديث مع ليلي (١) . ثم يغمى على «قيس » . وينتهى الفصل بتعنيف والد بليلي » له ، وغضبه عليه في تشبيبه بابنته . وفي الفصل الثاني نرى كيف كان يعيش «قيس » فلا ينتبه إلا على صوت فيؤتى له بطعام كل يوم (٢) . ثم يغمى على «قيس » ، فلا ينتبه إلا على صوت فيؤتى له بطعام كل يوم (٢) . ثم يغمى على «قيس » ، فلا ينتبه إلا على صوت

<sup>(</sup>١) هذه الرواية موجودة في الأغاني ، وأنكرها الأنطاكي ، انظركتابي « الحياة العاطفية » .

<sup>(</sup>٢) انظر كتابى : « الحياة العاطفية » .

حاد يغني بليلي . وبينها هو في إغماءته يقص تابعه « زياد » على « ابن عوف » خبر حج « قيس » إلى الكعبة : ودعائه ربه أن يزيده بـ « ليلي » حبًا ولا ينسيه ذكرها أبدًا (١) . ويرق « ابن عوف » أمير الصدقات لحاله : فيعرض عليه وساطته لدى قوم « ليلي » كي يزوجوه إياها : فيرضي « قيس » . وتكون هذه الوساطة موضوع الفصل الثالث من المسرحية . وتنتهى بالفشل : إذ يأتى قوم « ليلى » على أنفسهم تزويجها « قيسًا » بعد أن شبب بها ، لما في ذلك من عار . ونلحظ أن « شوقي » أسند هذه الوساطة إلى « ابن عوف » ، وهي في الحقيقة مروية عن « نوفل بن مساحق ». ولعل « شوقى » رأى في الاسم اسهولة في النظم. فاستبدله بالاسم التاريخي . على أنه يفاد من بعض الأخبار المروية أن « ابن عوف » ربما كان قد اتفق مع «قيس » للقيام بمثل هذه الوساطة (٢) . وينتهى الفصل بخطبة «ليلي » لـ « ورد الثقني » ، بعد تخييرها بينه وبين « قيس » ، وتفضيلها « وردًا » <sup>(٣)</sup> . وموضوع الفصل الرابع هو لقاء «قيس» بـ « ورد » زوج ليلي (٤) . وقد مهد « شوقى » تمهيدًا ضعيفًا من الناحية الفنية بمنظر الجن ، ولكن « شوقى » يجعل هذا اللقاء وسيلة لتلاقى الحبيبين (٥) . وفي هذا اللقاء نعلم أن « ليلي » فريسة الأسي واليأس . وأنها نهب داء عضال لا أمل في نجاتها منه . فنتوقع كارثة موتها . وفى الفصل الأخير نشهد العزاء لأهل ليلي وزوجها بعد دفنها . ثم يبلغ « قيسًا » نعيها فيحتضر. ويموت على الأثر.

<sup>(</sup>١) لهذين الخبرين انظر المرجع السابق ص٦١ – ٦٢.

<sup>(</sup>۲) نفس المرجع ص٥٩ – ٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المرجع السابق ص٦١ – ٧١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص٦٥.

<sup>(°)</sup> يخلط «شوق » هنا بين أخبار «قيس » وأخبار «عروة بن حزام » العذرى في التقائه بعفراء عن طريق زوجها ، انظر ص٣٠٠ من المرجع السابق.

ومن هذا العرض السريع لموضوع المسرحية يتجلى لناكيف كان «شوقى » خاضعًا لما روى من أخبار «قيس» تطبيقًا منه لمراعاة حوادث التاريخ ، كما رددها هو ، تأثرًا منه بما قرأ للواقعيين . وهو ضئيل سطحى ، أضر بالنواحى الفنية لأخرى عند «شوقى » كما سبق أن ذكرناه .

# ٩ - أما المذهب الكلاسيكي :

فقد كان تأثر « شوقى » به أوضح وأكثر مظاهر . وقد سبق أن ذكرنا أنه كان برتاد المسارح الكلاسيكية حين يزور باريس ، وبخاصة مسرح « الكوميدى فرنسيز » (١) .

وأول مظهر فنى للتأثر بالكلاسيكية ، هو نظم المسرحيات ، فالكلاسيكيون لا يتصورون مسرحيات نثرية . وهى قاعدة أخذوها عن «أرسطو» . وظل لها بعض السلطان في عهد الرومانتيكيين . ومنذ الواقعيين أصبحت المسرحيات – فى كثرتها الغالبة – نثرًا لا شعرًا . والشذوذ فى هذه الناحية يؤكد القاعدة .

وقد تأثر «شوق » بمبدأ فني آخر من مبادىء الكلاسيكية يبدو واضحًا فى مسرحيته: « مجنون ليلي » . ألا وهو مسرحيته: «مجنون ليلي » . ألا وهو وحدة الزمن (۲) . وهو مبدأ يقضى «شوق »كثيرًا من المسرحيات الكلاسيكية ، وشاهدها ، بعلاج المشكلة في المسرحية قريبا من نهايتها . وقد قرأ وتأثر بها (۳) .

<sup>(</sup>۱) ص۱۰۲ - ۱۰۳ من المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر لذلك كتابى: الأدب المقارن والنقد الأدبى الحديث ، الطبعة الرابعة الباب الثالث . (۳) بل لا نتصور أن « شوقى » لم يقرأ مسرحية « فيدر Phèdre أشهر مسرحيات « راسين » ، وهى تصنف نوعا من الحب يودى بصاحبه . ويبدؤها « راسين » بعرض « فيدر » وقد بلغ بها حبها كل مبلغ ، ولكن « راسين » يهتم بعد ذلك بتحليل نفسية « فيدر » تحليلا دقيقا ، مما لا نرى له نظيرا في مسرحية ه شوقى » .

فسرحية: مصرع كليوباترا تبدأ بعد موقعة «أكتيوم» قبيل هز «أنطونيوس» الفاصلة في الإسكندرية، وهي الهزيمة التي حلت بها المسرحية بانتحار الحبيبين. وقد اتبع «شوقي»، في ذلك، جميع المؤلفين (١) الذا تخذوا «كليوباترا» موضوعًا لمسرحياتهم، ممن خضعوا للقاعدة الكلاسيك السابقة. وهي قاعدة رست أصولها عند الكلاسيكيين تأويلا منهم لنصوه «أرسطو».

ويبدأ «شوقى » مسرحية : مجنون ليلى ، بعرض سريع للبيئة والعصر ، يرينا بعد ذلك «قيس بن ذريح» يحمل رسالة إلى «ليلى» . ومن الحوار «ليلى» و «قيس بن ذريح» نفهم - كها نفهم مما سبقها من حوار أن «قيسًا كان قد برح به الحب ، وأن «ليلى» تبادله مثل حبه ، وأن «قيسًا» كان شبب بليلى ، وقد روى شعره فيها «البدو والحضريون» وأنه كان يهيم فى الخلوا ويحمى الظباء من الصيد . بل يفهم من سياق الحوادث أن «قيسًا» طلب الزو من ليلى فرفضه أهلها . فلم تكن وساطة «ابن عوف» إلا محاولة ثانية لتيد الزواج . يدلنا على ما يحكيه «ورد» لـ «قيس» عن خطبته لـ «ليلى» : فلما رددت ، وقيل القصا قله ولم أدخر دون مسعاى مالان حالة الذوات خطبة «ورد» - كما يفهم من المسرحية - فى نفس الوقت الذ

<sup>(</sup>۱) من هؤلاء الشعراء الذين ألفوا في كليوباترا « جودل » Jodelle ( ۱۵۳۲ ) وهو شعراء عصر النهضة الفرنسية الذين تأثروا بوحدة الزمن الكلاسيكية . ومسرحيته «كليوباترا» أمسرحية فرنسية في عصر النهضة تتبع قاعدة الوحدات الكلاسيكية . ومن هؤلاء الشعراء ذوى النزالكلاسيكية « دريدن » Dryden الانجليزي ( ۱۹۳۱ – ۱۷۰۰ ) ومسرحيته في «كليوباترا» عنوانها الكلاسيكية « دريدن » ما 1۹۷۸ ) .

<sup>(</sup>٢) لفصل الرابع ، المنظر الثاني ص١١.

توسط فيه « ابن عوف » . إذن ، كانت خطبة « قيس » ورفض أهل « ليلي » سابقين على ذلك .

من ذلك نفهم أن «شوق » بدأ مسرحيته بحوادث قريبة من نهايتها ، وهى طريقة الكلاسيكيين . وليكن «شوق » لم يراع الدقة فى تصوير البعد النفسى ، كما هى الحال عند الكلاسيكيين ، بل كان كل همه موجهًا نحو استقصاء الجانب التاريخي من الروايات ، وسرد الحوادث ، يعرض بعضها على المشاهدين ، ويقص الكثير منها على لسان أشخاص المسرحية .

وقد حاول «شوق » أن يسير على نهج الكلاسيكيين في الإعتماد على الصراع النفسى . وهو صراع إنساني خالص ، تكتسب به المسرحية كل مالها من قوة وحيوية . والصراع الكلاسيكي في المسرحية قد يكون بين عواطف نفسية متضادة في اتجاهاتها ونتائجها ، كما في مسرحية «أندروماك » لراسين ، حيث يدور الصراع في نفس البطلة «أندروماك » بين بقائها على الوفاء والحب لزوجها «هكتور » بعد أن مات في طروادة ، وبين محبتها واجتهادها في العمل على سلامته من عدو زوجها «بيروس » ابن «أخيليوس » الذي يهددها بتسليم ابنها للأعداء أسيرًا إن لم تقبل الزواج منه (۱) . وقد يكون الصراع الكلاسيكي بين العواطف بوصفها هوى وجموحًا وبين الشرف ، كما في مسرحية «فيدر » لراسين أيضًا . و «فيدر » تحب ابن زوجها حبًّا غير مشروع برح بها ، وكانت ضحيته . وتستسلم للحب مخاطرة بشرفها ، ولكن في حذر وحيطة وصراع قوى تترجح فيه مدفوعة بعوامل مختلفة بشرفها ، ولكن في حذر وحيطة وصراع قوى تترجح فيه مدفوعة بعوامل مختلفة تتصر في هذه المسرحية إلا ليصورها شرًّا يجب ولكن العاطفة على الواجب . ولكن

<sup>(</sup>١) انظر نص المسرحية ، ثم الدكتور محمد مندور المرجع السابق له ص٨٠.

الاحتراس منه (۱). وأخيرًا قد يكون الصراع الكلاسيكي في المسرحية بين العاطفة والواجب، ثم ينتصر الواجب، نزولا على ما تقتضيه الإرادة الخيرة والقوية والتضحية الإنسانية. وهذه النوع من الصراع غالب في مسرحيات «كورني» مثل مسرحيته الشهيرة: «السيدة». وإنما ينتصر الواجب لأن العاطفة شر وهوى، كما كانت دائمًا في نظر الكلاسيكيين على النقيض من الرومانتيكيين الذين كانوا يرون في العاطفة الطريق الوحيد للوصول إلى الحقائق السامية الكبيرة (۲). وفي كل أنواع الصراع السابقة لابد أن يتم التفاعل في البعد النفسي بين الشخصية والأحداث الخارجية من ناحية، ثم لابد أن يكون البعد النفسي عميقًا غنيًا بألوانه النفسية.

و «شوق » فى اعتماده على عنصر الصراع الدرامى فى مجنون ليلى ، يزاوج بين الكلاسيكية والرومانتيكية . فبينها ينتصر الواجب على العاطفة ، إذا بنا نرى هذا الانتصار ظاهريًا فقط ، إذ تظل العاطفة هي المسيطرة ، وهي التي تتحكم فى مصير البطلين . والعاطفة بعد ذلك ليست شرًّا ولا هوى فى المسرحية ، كما سنرى بعد قليل حين نشرح تأثر شوقى بالرومانتيكية ، والأدب الفارسي عن طريق التركية .

على أن الصراع الذي يدور في نفس « ليلي » صراع بين العاطفة وبين واجب مراعاة التقاليد الجاهلية البالية التي لا تؤمن « ليلي » لها بقدسية ، ولكنها تجاريها ظاهريًا خوفًا على مكانة أيها ومكانتها في قومها . فليلي تخشى هذه التقاليد ، ولكنها في الوقت نفسه لا تعتد لها بقيمة . ولهذا يظل الصراع من هذه الناحية

<sup>(</sup>۱) انظر مسرحية «فيدر» لراسين، ثم كتابي الرومانتيكية ص ٣ – ٤ – ٩ - ٠ .

<sup>(</sup>۲) انظر کتابی : الرومانتیکیهٔ ص۹ – ۱۰ ، ۲۲ – ۳۵ .

خارجيًّا تخضع « ليلي » فيه دون أن تتجاوب داخليًّا معه . وهو من أجل ذلك صراع ضعيف في طبيعته وضعيف في تصويره.

وعلى الرغم من ذلك اكتسبت شخصية « ليلي » كثيرًا من الحيوية في المسرحية طرذا قيست بشخصية «قيس » فيها . فنذ الفصل الأول ، تبدو «ليلي » نهب الحيرة بين مراعاة التقاليد والإصغاء إلى صوت العاطفة. فهي تجيب « ابن ذريح » على رسالته التي حملها إليها «قيس»، فتقول:

أنا أولى به وأحنى عليه لو يداوى برحمتي والتحني يعلم الله وحده ما لقيس من هوي في جوانحي مستكن إنسى فى الهوى وقيسًا سواء دن قيس من الصبابة دنى أنا بين اثنتين كلتاهما النا بین حرصی علی قداسة عرضی واحتفاظی بمن أحب وضنی(۱)

ر ، فلا تلحني ، ولكن أعنى

ولا تزال تتردد بين العاطفة القوية المشبوبة وذلك النوع من الواجب فهي بين أصدقائها الخلص لا تستطيع أن تكتم عاطفتها (٢) ، وهي كذلك حين تخلو إلى « قيس » (٣) ، بل هي كذلك أمام أيها حين تكون بمأمن من عيون الناس . فهي تجيب والدها آنذاك قائلة: « أبي أنفس الناس من فكرك ». وهي تستشفع لـ « قيس » لدى والدها قائلة :

قسد تحملت فسي المسوي فسوق ما يحمسل البشر (نفس الفصل الأول ص٢٦ -- ٢٧).

<sup>(</sup>١) شوق « مجنون ليلي » . الفصل الأول ، المنظر الأول ص١٨ .

<sup>(</sup>٢) مثل حديثها عن قيس حديث المزهوة المعجبة به والمحبة له ، انظر الفصل الأول من المسرحية ، المنظر الأوُّل ص١٥ – ١٦ .

<sup>(</sup>٣) كقولها لقيس حين انفردت معه:

أبتى لا تجر على قيس،

(فیجیبها أبوها): لــم لا (فتقول لیلی):

أبتى ، ما تراه كالفنن الذا وتأمسل رداءه ويديسه أبتى دعه يسترح (١) ....

إن قيسًا على القرابة جارا

وى نحولا، وكالمغيب اصفرارا تجد النار أو تىر الآثــار

ويظل الصراع في نفس «ليلي » خبيقًا لانرى إلا مظاهره الضئيلة حتى قبيل منظر تخيرها بين «قيس » و «ورد » ، في الفصل الثالث . وهنا يلجأ شوقي إلى ما يذكرنا بالجوقة القديمة ، في حديث ثلاثة رجال في ركن المسرح عن «ليلي » ليمهد بذلك لموقفها الحاسم في المسرحية ، فيقول أولهم :

وليلى ابنة الشيخ ، ما رأيها ؟ أما من حساب لها يحسب ؟ .

وليلـــى ابنة الشيـــخ . **فيجيب الثانى :** 

أراها وإن لم تخط الشباب تصون القديم وترعى الرميم وبالجاهلية إعجاب ومن سنة البيد نفض الأكف فلا تعجبوا إن جرى حادث وإن رضيت ورد بعلاً لها فيا طالما التمست مهربًا

عجوزًا على الرأى لا تغلب وتعطى التقاليد ما توجب إذ قل بالسلف المعجب من العاشقين إذا شبيوا يحدث عنه ويستغرب وقيس الأحب لها الأقرب وأرض ثقيف هي المهرب(٢)

<sup>(</sup>١) ص٣١ – ٣٣ من المسرحية .

<sup>(</sup>٢) نفس المسرحية ، الفصل الثالث ص٦٦ - ٦٧ .

وهذا المنظر حكاية خارجية عن الصراع النفسي عند «ليلي »، من شأنه أن يضعف شعورنا بقوة هذا الصراع في ذات نفسها . وعندى أنه لوكان قد انتفع «شوق » بالخبر المروى في تاريخ «ليلي » – من أن أهلها خيروها بين «قيس » و« ورد » وهددوها بالتمثيل بها إن لم تختر «وردًا » – فعرض لنا حيرتها على أثر هذا التهديد في منظر تبين فيه حركتها النفسية في موقفها ، لكانت المسرحية أقوى وأكثر حياة ، على غرار ما فعل «كورني » حين أرانا البطل «رودريج » في آخر الفصل الأول من مسرحية : « السيد » ، متحيرًا بين عاطفته وواجب الأبوة في الإنتقام لشرف أبيه ، لأنه سينتقم لوالده من والد حبيبته ، فيفقد بذلك حبه الذي لا حياة له بدونه .

وفى منظر التخيير، تختار «ليلى» وردا فى عزم وتصميم لايكاد يترك للعاطفة ظلا. وتظهر بمظهر المقتنع بتلك التقاليد إبقاء على شرفها. يقول لها والدها: هـو الحكـم يا ليلى، ما تحكمين خدى فى الخطاب وفى فصله

سو است

فتحیب «لیلی»:

أقيسًا تريد؟

( ابن عوف ) : ..... نعم

(فتقول «ليلي » تخاطب ابن عوف):

منى القلب أو منتهى شغله وتمشى الظنون على سدله وينظر فى الأرض من ذله ويقتلنى الهم من أجله

إنــــــه ولكن أترضى حجابى يزال ويمشى أبى فيغض الجبين يدارى لأجلى فضول الشيوخ

فخذ قيس يا سيدى في حماك وألق الأمان على رحله ولا يفتكر ساعة بالرواج ولو كان مروان من رسله(١) وكأن « ليلي » استسلمت لنزوة عابرة في تحمسها للدفاع عن تقاليد ليست لها في الحقيقة قيمة لديها – فسرعان ما تفيق بعد أن يتم التخير. فتعبر في مرارة عن

ندمها تعبيرًا فيه نذير اليأس القاتل الذي يهدد بالكارثة.

#### تقول ليلي:

رباه! ماذا قلت ؟ ماذا كان من في موقف كان ابن عوف محسنًا فزعمت قيسًا نالني بمساءة والنفس تعلم أن قيسًا قد بني لولا قصائدہ التی نؤّهن ہی نجد غدا يطوى ويفنى أهله مالی غضبت فضاع أمری من یدی قالوا : أنظري ، ما تحكمين ، فليتني ما زلت أهذى بالوساوس ساعة وكىأننسى مأمسورة، وكىأنمسا

شأن الأمير الأريجي وشاني؟! فيه، وكنت قليلة الإحسان ورمى حجابي أو أزال صياني بجدى ، وقيس للمكارم بانى ف البيد، ما علم الزمان مكانى وقصيد قيس فيَّ ليس بفاني والأمر يخرج من يد الغضبان أبصرت رشدى أم ملكت عناني حتى قتلت اثنين بالهذيان قد كان شيطان يقود لساني قدرت أشياء وقدّرت غيرها حيظ يخط مصاير الإنسان(٢)

وليس في المنظر وصف الصراع ، ولكنه الندم الذي يعقب الاستسلام. وليلي فيه ضحية القدر الذي لا يغلب . وفي هذا ما يرجع بشوقي إلى أقدم عهود المسرحية اليونانية ، حيث كان الإنسان دائمًا ضبحية القدر. وهو دليل على أن

<sup>(</sup>١) مسرحية « مجنون ليلي » ، الفصل الثالث ص٧٤ - ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) آخر الفصل الثالث من المسرحية.

الصراع النفسي لم يتمكن من نفس « ليلي » ، كما أنه دليل على أن العاطفة لم تهزم على أثر الاستسلام. فظلت ليلي وفية لعاطفتها التي تؤمن بهاكل الإيمان. وهذا الوفاء العاطني جانب رومانتيكي نشرحه فيها نشرح من تأثير الرومانتيكية في مسرحية «شوقي».

### ٣ - أما الرومانتيكية:

فتأثيرها واضح كذلك في المسرحية . ويظهر ذلك أولا في اختيار « شوقي » للموضوعات القومية الوطنية . وهي نزعة وطنية في إحياء تراث الماضي ، واختيار الموضوعات التاريخية لبعث ذلك الماضي ، اعتزازًا به والتماسا للعبرة منه (١) وهله، النزعة القومية تظهر في تعليل «شوقي » لاختيار مسرحيته بأنها :

تمشل البيد على عهد أمية النخب از وهو في عصر الذهب نظم من الخلق عجب ومن قواف وخطسب ثوب الحضارة القشب وشهدة مسن الطهنب أقام أو شر ذهب (۲)

ولمحسة مسسن الحجسس فى جاھلىت عىلى تغييض مسن بطولسة ما كان من خير بهسا أصلح من بنيانها أليسهـــا «محمــــد»

وقد استدعى بعث الماضي من الرومانتيكيين أن يحرصوا على الطابع الموضوعي أو اللون المحلي لشخصيات المسرحية وأحداثها (٣) . ولهذا نرى شوقي يعني بتصوير البيئة الطبيعية والسياسية والاجتماعية لذلك العهد. فني مطلع مسرحيته يصف الحياة في المدن العربية كما يصف طبيعة العيش في البادية ، ثم يشير إلى الصراع

<sup>. (</sup>۱) انظر كتابي « الرومانتيكية » . ص١٩ - ٢٠ ، ١٦٧ - ١٦٨ .

<sup>(</sup>٢) المسرحية ص٤. (٣) كتابي (الرومانتيكية)، ص١٦٧، ١٧٢ - ١٧٣.

السياسي بين أنصار بني أمية وخصومهم من شيعة آل البيت . ويحرص على توكيد هذا الصراع السياسي فيما يدور من حوار بين « ابن عوف » وكاتبه « نصيب » ، حين يمر موكب الحسين بهما (١) . ومن أثر ذلك أيضًا بعث بعض المعتقدات العربية في وصف الجن وشياطين الشعر ، وكثير من العادات والتقاليد المنبثة في خلال المسرحية (٢) . ولكن « شوق » قلما يجيد في ربط هذا الوصف بالحدث الأصلي في المسرحية . فالوصف لهذه العادات والتقاليد والبيئة – في أغلب حالاته – خارجي . فمثلا رباط منظر الجن بالمسرحية – في الفصل الرابع – رباط واه . وكذلك ما يخص وصف البيئة الطبيعية والحياة الاجتماعية والسياسية في أول المسرحية .

ويظهر تأثير الرومانتيكية كذلك واضحًا في محاولة إغراء «قيس » لليلي بالهرب معه من منزل الزوجية ، لينعم معها بعيشة هنيئة بعيدين من الناس : يقول لها «قيس » :

تعالى نعش ياليلى فى ظل قفرة من البيد لم تنقل بها قدمان تعالى إلى وادخلى وجدول ورنة عصفور وأيكة بان ولكن «ليلى» ترفض الاستجابة لرغبة «قيس» هذه ، وتأبى أن تترك منزل «ورد» الزوج:

ولست بارحة من داره أبدًا حتى يسرِّحني فضلا وإحسانًا نحن الحرائر إن مال الزمان بنا لم نشك إلا إلى الرحمن بلوانا (٣)

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني ص٤١ – ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر النظرات التحليلية فى آخر المسرحية ص١٤٢ – ١٤٥ ونكتُنى بالإشارة إلى ذلك لسهولة الوقوف عليها عند قراءة المسرحية .

<sup>(</sup>٣) انظر المنظر كاملا في المسرحية ، الفصل الرابع ص١٠٤ – ١٠٠٠ .

وعرض الحبيب الهرب على الحبيبة المتزوجة ، ثم رفض الزوجة الاستجابة لهذا العرض ، من الأمور المألوفة فى المسرحيات الرومانتيكية (١) . وقد أقحم ذلك «شوقى » فى الأخبار العربية ، ليثير عاطفة الغيرة عند «قيس » ، ويبين جوانب نبل «ليلى » فى وفائها ، ويكشف بذلك عن ناحية من علاقات «ورد » بها ، فى حسن معاملته إياها ، وطيب خلقه الذى لا ينبغى أن يجزى من جانبها بالكفران وكأن هذه الفكرة من «قيس » فى المسرحية خاطرة جامحة أوحى بها اليأس إلى المجنون .

وتأثير الرومانتيكية واضح كذلك فى تصوير «ليلى» فى صورة من يقدس العاطفة وينزل على ما تقضى به . فهى لا تقيم وزنًا لزواجها ، وتظل وفيَّة لقيس وكذلك يخضع « ورد » لقدسية هذه العاطفة فلا يقرب «ليلى » بوصفه زوجها

وقد كانت الدعوة إلى الزواج المؤسس على الحب ، ونكران كل زواج لايقوم على قدسية العاطفة ، مظهرًا من مظاهر ثورة الرومانتيكيين فى جميع الآداب الكبرى الأوربية (٢) . وتقديس العاطفة على هذا النحو أمريلتتي فيه الرومانتيكيون والصوفية ، وقد أفاد « شوق » من الفريقين كليها فى تصوير شخصية « قيس » و« ليلى » ثم « ورد » ، كما سنبين فى تأثر « شوق » بالآداب الشرقية فى المسرحية . (ب) تأثر « شوق » بالآداب الشرقية :

عرفنا فيما سبق أن « شوقى » كان يجيد التركية ، وكانت مكتبته تحتوى على كثير من الأسفار المكتوبة بها . ولا بد أن يكون قد استرعى انتباهه ما حظى به

<sup>(</sup>۱) كما في مسرحية «أنتونى » تأليف «ألكسندردوماس»، التي مثلت لأول مرة عام ١٨٣١. وكذلك في قصة «هيدوبز الجديدة» لروسو، وهي نموذج القصص الرومانتيكية وأول باكوراتها. انظر كتابي «الرومانتيكية» ص ١٤٢٠، ١٤٤٠ - ١٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) انظر كتابي « الرومانتيكية » ص١٤٧ - ١٤٨ والمراجع المبينة به .

موضوع مجنون ليلي في ذلك الأدب بفضل تأثير الأدب الفارسي فيه. فبعد أن ألف « نظامي » قصته في ليلي والمجنون ، أصبح الموضوع مطروقًا لكثير من الكتاب القصصيين من شعراء الترك (١) والفرس. ونعتقد أن اهتمام هؤلاء الشعراء بموضوع عربي كامل من عوامل الإيحاء به إلى شاعرنا ، وتوجيه تفكيره إلى بعث هذه المأسأة في المسرح العربي ، وإعطائها بعض العناية التي حظيت بها في هذين الأدبين . ولعل هذا مما جعل « شوقى » يؤمن بأن قصة المجنون « أصبحت فصلا خالدًا في تاريخ الأدب ، فيه روح شعرية ناضرة تحدث الأجيال عن أسمى وأعلى مثل للغرام البدوي القوى العنيف » (٢) . فشوقي في اختياره موضوع مسرحيته متأثرًا بالأدب الفارسي عن طريق الأدب التركي ، ومن الراجح كذلك أن يكون قد اطلع على ما كتب عن مجنون ليلى باللغة الفرنسية تلخيصًا لنصوص فارسية (٣).

ومها يكن من شيء فلم يقف تأثر. « شوقى » في هذه الناحية عند اختيار الموضوع ، فغي مسرحيته فكرة جديدة ، هي أنه أبقي ليلي عذراء بعد زواجها من « ورد » . وقد ظلت عذراء حتى الموت ، وبقيت بذلك وفية لعاطفتها ، مخلصة لحبها ، لا تحفل بما اضطرت إليه من زواج أرغمتها عليه تقاليد بالية . فحرمتها ما

<sup>(</sup>١) انظر: History of Ottoman Poetry, III, 85, 100-104. وكذا :

E.G. Browne: Lit. Hist. of Persia, II, 406

<sup>(</sup>٢) من النظرات التحليلية في آخر المسرحية ص١٣٥ ، وقد كتب « شوق » هذه النظرات أو كتبت يابحاء منه.

<sup>(</sup>٣) يحتمل أن يكون « شوق » قد اطلع على الترجمة الفرنسية لمجنون ليلي التي قام بها « شيزي «Chézy» عام ١٨٠٥، وهي ترجمة حرة لا تلتزم بالنص الفارسي، وتحذف منه ما يخص الفلسفة والتصرف. وتتصرف في الأصل بالزيادة والنقص تصرفا كبيرا .

كانت تصبو إليه من سعادة . وكانت علاقتها بـ « ورد » علاقة المضطر المرغم ، تخضع له بحكم الواجب ، وتقيم معه على كره ، وتمضى معه بقية عيشها على مضض ، كما تحدث هي عن نفسها :

فنحن الآن في بيت على ضدين منضم هو السجن، وقد لا ينطوى السجن على ظلم هو القبر حوى ميتين جارين على الرغنم(۱) (وتقول كذلك) .... أجل عذراء حتى يضمني ركن لحدلي(۲)

وليس لهذه الفكرة أصل في المراجع المعول عليها في اللغة العربية فيما نعلم ، وهي موجودة في جميع القصص الفارسية ، ويطيل فيها شعراء الفرس ، ويجعلونها أساسًا لوصف حلق ليلي والتعمق في تصويرها بصورة من أخلصت الإخلاص كله لعاطفتها ، وضحّت في سبيله بنفسها (٣) ، وعاشت لـ «قيس » عاش قيس لها ، على نحو ما يصف «شوقى » :

أنا عذرية الهوى أحمل العب ء وإن ناء بالصبابة جهدى المحبات ما بكين كدمعى فى الليالى ولا أرقن كسهدى أبقيس وبى هوى عبقرى يسلب العقل من ذويه ويردى (١)

وبذلك صور شوقى « ليلي » شاذة فى حبها ، كهاكان « قيس » شاذًا فى حبه . فهى لا تؤمن بالزواج الذى لا يقوم على أساس من تجارب العاطفة ، وترى نفسها

40

<sup>(</sup>١) مجنون ليلي لشوقي ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١١٠ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر تلخيصا للنصوص الفارسية فى الباب الثانى من هذا الكتاب ، وانظر ترجمتنا لليلى والمجنون للجامى ٣٣ ، ٣٧ .

فيه ضحية التقاليد التي تكفر بعاطفة الحب مهما سمت . فليلي تريد زواجًا مؤسسًا على الحب ، ولكنها عجزت عن أن توفق بين المثال الذي تؤمن به وتصبو إليه وبين مزاعم المجتمع الذي عاشت فيه.

فاختارت الزواج مكرهة ، ولكنها ظلت مؤمنة بمبدئها في أن قرانها بورد لم يكن حلالاً في منطق العاطفة ، ولا في شرعة القلب ، وأن الله لايبارك زواجًا أجبرت عليه من غير اختيار . فظلت كافرة بهذا الزواج ، لا تؤمن له بقدسية ، ولا تقوم بحقوق الزوج إذ لاسند لمثل هذا الزواج إلا العادة والوهم . استمع إليها تخاطب «قيسًا»:

قتيــــل الأب والأم مسن العسادة والوهسم القد زوجت ممن لم يكن ذوقى ولاطعمي، (١)

كلانا، قيس، مذبـوح طعینـــــان بســــکین

وقد استغل « شوقي » هذه الفكرة التي أخذها عن الأدب التركي – الفارسي إلى أبعد مدى ، فههد بها لوقوع الكارثة ؛ إذ احتضرت «ليلي» في ريعان شبابها ، صريعة وفائها ، فريسة يأسها . ومات على أثرها « قيس » . وقد تأثرت نفسية « ورد » في المسرحية كذلك ، فكان زوجًا فريدًا في نوعه كما شأن هذين المحبين ، فلم يحنق على « ليلي » ، ولم تثر في نفسه كوامن الغيرة المألوفة في هذا الموقف، ولكنه قدر معنى التضحية من جانبها، وأدرك ما يبعثها على هذه التضحية من « مثالية » في الحب وصلت إلى درجة التقديس بعد أن رأى رأى العين صدق عاطفتها ، وسمع وصفها المشبوب في شعر «قيس » ، فانظر إليه يشرح لقيس أصل بلائه:

<sup>(</sup>١) مجنون ليلي لشوقي ص١٠٤.

فشعرك يا قيس أصل البلا كساها جمالا فعلقتها إذا جئتها لأنال الحقوق

ء لقیت به وبلیلی الضلالا فلما التقینا کساها جلالاً نهتنی قداستها أن أنالا(۱)

وكأن «وردًا » يرى أن هذا الزواج غير مشروع فى الحقيقة ، إذ هو زواج إكراه ، ولكنه يمسك بليلى فى عصمته احتفاظًا بمكانته ، ويؤمن مع ذلك أن من الورع ألا يقربها ، فها هى ذى ليلى تصفه بالورع :

فورد، ياعفر، لا نظير له مروءة في الرجال أو ورعاً(٢)

ونعتقد أن «شوقى » وفق فى الإفادة من هذه الفكرة ، وفى التوفيق بها بين الصفات النفسية للضحايا الثلاث فى هذه المأساة : ليلى وزوجها والمجنون ، ووفق كذلك فى تصوير « وردًا » تصويرًا استحق به عطف القارىء وحبه فقربه بذلك لنفوسنا وجعله مثلاً للتضحية والنبل . ولم يتجاوز «شوقى » فى فكرته هذه كثيرًا حدود التاريخ فى زعمه ، إذ اقتبسها مما هو مروى من أخبار «قيس» فى القصص الفارسية والتركية ، واستعان بها فى تصوير نفسية الأشخاص وتطور الحوادث على نحو ما شرحنا .

وإذا كان يؤخذ على شوقى قلة تعمقه فى التحليل النفسى ، وإخضاع شخصيات مسرحيته لسرد الحوادث – بدلاً من تطور الحوادث على حسب الحال النفسية للأشخاص – وإقحام كثير من الأحداث العارضة فى المسرحية ، وعدم الربط الوثيق بين أقوال الشخصية ومواقفها ، حتى إن بعض أقوال الشخصيات ومواقفها يصح أن تنقل من موضع إلى آخر ، مما يضر بوحدة المسرحية العضوية ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ص١١١.

فإنماكان كل ذلك لأنه لم تتضح لديه موهبة التأليف المسرحي كما نضجت عبقريته في الشعر الغنائى ، وقد تأثر تأثرًا غير منهجي بكل ما وقف عليه من ثقافة وما أتيح له من اطلاع ، وأفاد منه إنتاج ظهرت فيه أصالته ، ولكنه لم يحسن الإفادة فيه من مصادره المتعددة التي أجملنا فيها القول .

ولشوق بعد ذلك فضل كبير على المسرح العربى ، فهو أول من غزا ميدان المسرح بلغة الشعر ، وخلق بذلك فى الأدب العربى تقليدًا جديدًا ، وكان التوفيق حليفه فى بعث ذلك العهد البدوى : بيئته ، وألوان الحياة الاجتماعية والسياسية فيه . وقد ساق لنا كثيرًا من عادات أهله وتقاليدهم . وأسعفته موهبته الخصبة الرفيعة ، فنفث من روح فصاحته فى أبطاله ، فأعربوا عن آرائهم وعواطفهم بلسان عربى مبين . وجرى بيانهم عذبًا فيّاضًا فى شعر يصور فى صدق ورصانة لغة ذلك العهد ، ويحيى فى الأذهان ما درس من معالم العصور العربية الزاهرة .

# ٧ - الخرافة أو القصة على لسان الحيوان في أدب شوق :

وتسمى القصة على لسان الحيوان فى اللاتينية: Fable أى الحكاية أو الخرافة ، وأصبحت هذه الكلمة فى الفرنسية والإنجليزية: Fable ، واسمها باليونانية apologos أى حكاية ذات مغزى خلق . واسمها الدينى المسيحى على حسب الأناجيل parabola ، ومعناها فى الأصل وضع شىء بجانب شىء ، أى الموازنة بينها ، ومقارنة شىء بشبيه . وصاحب الفهرست يسميها فى العربية : الخرافة . والخرافة مرادف لأصل معنى الكلمة اللاتينية السابقة Fabula التى أصبح معناها الحكاية الرمزية .

وهى حكاية ذات طابع خلق وتعليمي في قالبها الأدبى الخاص بها. وهي تنحو منحى الرمز في معناها اللغوى العام ، لا في معناها المذهبي. والرمز فيها معناه

أن يعرض الكاتب أو الشاعر شخصيات وحوادث ، على حين يريد شخصيات وحوادث أخرى عن طريق المقابلة والمناظرة ، بحيث يتتبع المرء فى قراءتها صور الشخصيات الظاهرة التي تشف عن شخصيات أخرى عميقة ، تتراءى خلف هذه الشخصيات الظاهرة . وغالبا ما تحكى على لسان الحيوان أو النبات أو الجاد ، ولكنها قد تحكى كذلك على ألسنة شخصيات إنسانية تتخذ رموزًا لشخصيات أخرى .

وحكايات الحيوان تنشأ فطرية فى أدب الشعب قبل أن ترتق من المرحلة الشعبية (الفولكلورية) إلى المكانة الأدبية ، ليصبح لها المعنى الفنى الذى ذكرناه . وأدنى صورها فى حالتها الشعبية أن تفسر ظواهر الطبيعة ، كها فى أسطورة «نارسيسوس» اليونانية ، وهو الفتى الجميل الذى ابتلته الإلهة «أفروديت» بجبه نفسه ، وولوعه بالنظر إلى صورته فى الماء . وفى سبيل حصوله على صورته المنعكسة فى الماء مات غرقًا ، فتحول إلى زهرة النرجس . ولذلك تحب هذه الزهرة الماء ، وتنمو على الشيطان . فهذه خرافة تفسر ظاهرة طبيعية . ومثل ذلك الخرافات المتصلة بالمسخ أو بالتناسخ عند أكثر الشعوب فى عهودها الفطرية . وكذلك الحكايات التى تشرح ما سار بين الناس من أمثال على لسان الخيوان ، مثل : لا أعاودك وهذا أثر فأسك ، وكالأمثال التى تحكى على لسان الأرنب والثعلب والضب فيا يحكيه الميداني فى مجمع الأمثال . وتجرى هذه الأمثال والأساطير بحرى الحقائق عند الشعوب فى مرحلتها الفطرية . ولايكون لها مغنى رمزى فى صورته التى تحدثنا عنه ، مها أجيدت صياغتها الأدبية ، ولكنها هى الأصل نحن بسبيل الحديث عنه ، مها أجيدت صياغتها الأدبية ، ولكنها هى الأصل البدائى لنشأته .

أما حين ترتقي هذه الأساطير والحكايات ، ويتوافر لها ما ذكرناه قبل من معنى رمزى ، فإنها تؤلف الجنس الفني المقصود هنا .

وفى الأدب العربي القديم ، كانت ترجمة عبد الله بن المقفع لكتاب «كلبلة ودمنة » – الهندى الأصل الذى ترجم إلى الفارسية فى القرن السادس الميلادى (عهد خسرو أنوشروان) – سببًا فى خلق هذا الجنس الأدبى الجديد فى اللغة العربية ، ذلك أن حكايات الحيوان فى الأدب العربى القديم قبل كلية ودمنة كانت إما شعبية فطرية تشرح ما سار بين عامة العرب من أمثال ، كما فى جمهرة الأمثال للعسكرى ، وفى مجمع الأمثال للميدانى ، وإما مقتبسة من كتب العهد القديم ، أى ذات طابع دينى متصل بالعقائد ، كما فى قصته : الحامة والغراب ، المروية عن أمية بن أبى الصلت ، وذلك أن نوحًا بعث غرابًا لينغلر فى الأرض هل غرقت البلاد ، ويأتيه بالخبر ، فوجد جيفة فوقع عليها ، فلذلك لا يألف الناس ، وضع يكون للسفينة مرفأ . واستجعلت على نوح الطوق الذى فى عنقها . موضع يكون للسفينة مرفأ . واستجعلت على نوح الطوق الذى فى عنقها . وعندئذ أعطاها الله تلك الحلية ، ومنحها تلك الزينة ، بدعاء نوح عليه السلام ، حين رجعت إليه ، وفى رجلها آثار الطين والحمأة . فعوضت من ذلك الطبن حيضاب الرجلين ، ومن حسن الدلالة والطاعة طوق العنق .

وكان أمية بن أبى الصلت معروفًا بعلمه ببعض أساطير اليهود ، ويروى له الجاحظ شعرًا في نفس هذه الحكاية (١) . وهي مأخوذة عن سفر التكوين (٢) .

وأما ما عدا هذين النوعين ، 'من قصص الحيوان ، فمتأخر عن كليلة ودمنة

<sup>(</sup>۱) الجاحظ: الحيوان، جـ٢ ص٣١٢ شرح وتحقيق الأستاذ عبد السلام هرون، وكذا جـ٢ ص ٣١٠ . وقارنه بمجمع الأمثال للميداني ص٧٧.

 <sup>(</sup>۲) إصحاح ۸ – أية ۲ – ۱۲.

ومتأثر به في نواحيه الفنية ، مثل قصة الباز والديك التي يرويها خلاد بن يزيد بن الأرقط عن أبي أيوب المورياتي الفارسي الأصل ، وكان وزيرًا له أبي جعفر المنصور ». وذلك أنه بينها كان أبو أيوب جالسًا في أمره ونهيه ، أتاه رسول أبي جعفر المنصور ، فامتقع لونه ، وذعر ، واستطار فؤاده ، ثم عاد طلق الوجه . فقال له من بحضرته : إنك لطيف الخاصة ، قريب المنزلة ، فلم ذهب بك الذعر ، واستفزعك الوجل ؟ فقال : سأضرب لكم مثلا من أمثال الناس : وعموا أن البازي قال يوما للديك : ما في الأرض شيء أقل وفاء منك . قال : وكيف ؟ قال : أخذك أهلك بيضة فحضنوك . ثم خرجت على أيديهم فأطعموك على أكفهم ، ونشأت بينهم ، حتى إذا كبرت صار لا يدنو منك أحد إلا طرت ها هنا وها هنا ، وضججت وصحت . وأخِذت أنا من الجبال مسئًا ، فعلموني وألفوني ، ثم يخلي عني ، فآخذ صيدي في الهواء ، فأجيء به إلى صاحبي . فقال له الديك : إنك لو رأيت من البزاة في سفافيدهم مثل ما رأيت من الديوك لكنت أنفر مني » (۱) .

وفى كتاب «كليلة ودمنة» تتمثل الخصائص الفنية الهندية لهذا الجنس الأدبى . وأهم هذه الخصائص :

#### ١ - طريقة التقديم للحكايات:

فكل حكاية يقدم لها بالتساؤل عن أصل المثل الذى وردت فيه ، بعبارة : وكيف كان ذلك ؟ أو ما يرادفها ويقرب منها . ثم يتصدر الإجابة عن هذا التساؤل عبارة : زعموا أنه كان ، أو قريب منها .

V1 \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الجاحظ « الحيوان » ، جـ٢ ص ٣٦١ ، قارنه بوفيات الأعيان لابن خلكان جـ١ ص٢١٥ .

#### ٢ - تداخل الحكايات:

فكل حكاية رئيسية تحوى حكايات فرعية ، وقد تحتوى هذه الحكايات الفرعية على حكاية أو أكثر متداخلة فيها كذلك . ويتبع ذلك دخول شخصيات جديدة أو حيوانات جديدة في الحكاية ، دون انقطاع ولأدنى مناسبة .

#### ۳ – تناسى الرموز:

أى الشخصيات أو الحيوانات التي جعلها القاص رموزًا للناس في سلوكهم ، فيسهب في الحديث عن المرموز إليهم من الناس ، غافلا عن شخصياته الرمزية . وهذه خاصة دقيقة تفرق ما بين هذه الحكايات في الآداب الشرقية ، والآداب الغربية ، كما سيتضح ذلك حين نذكر الخصائص الفنية الناضجة للقصص على لسان الحيوان ، كما وضحت في آداب الغرب ، وبخاصة عند لافونتين .

وقد مترجم كتاب «كليلة ودمنة» إلى حوالى ستين لغة غير اللغة العربية ، وكانت ترجمة ابن المقفع للكتاب أساسًا لهذه الترجات ، لأن الأصل البهلوى كان قد فقد على أثر الترجات العربية للكتاب فى العصر العباسى ، كما لم يبق من هذه الترجات العربية إلا كتاب ابن المقفع . ومن هذه الترجات العربية ما كان شعرًا . فقد نظم أبان بن عبد الحميد بن لاحق كتاب كليلة ودمنة فى نحو أربعة عشر ألف بيت ، بتكليف من البرامكة . وسار على نهجه شعراء آخرون ، منهم على بن داوود ، وبشر بن المعتمر ، وأبو المكارم أسعد بن خاطر ، ولم يصلنا من هذه الآثار الأدبية إلا نحو سبعين بيتًا من نظم أبان بن عبد الحميد ، نقلها الصولى فى كتابه : « الأوراق » . وترجم كتاب ابن المقفع مرات إلى اللغة الفارسية الحديثة . ويهمنا هنا ذكر الترجمة التى قام بها حسين واعظ كاشنى فى أواخر القرن الخامس عشر الميلادى ، وسمى ترجمته : « أنوار سهيلى » : وبهذه الترجمة الخامس عشر الميلادى ، وسمى ترجمته : « أنوار سهيلى » : وبهذه الترجمة

الأخيرة تأثر الشاعر الفرنسي « لافونتين » (١٦٢١ – ١٦٩٥) . فقد اقتبس منها نحو عشرين حكاية ، أدخلها في الجزء الثاني من حكاياته التي نظمها على لسان الحيوان . يقول لافونتين في مقدمة الجزء الثاني من حكاياته : « ليس من الضروري فيما أرى ... أن أذكر المصادر التي أخذت عنها هذه الحكايات الأخيرة ، غير أني أقول اعترافًا بالجميل : إني مدين في أكثرها للحكيم الهندي « بلباي » الذي ترجم كتابه إلى كل اللغات » . « وبلباي » هذا هو بيدبا الفيلسوف الذي قيلت حكايات كليلة ودمنة على لسانه . على أن « لافونتين » لم يأخذ من الكتاب السابق سوى مادة موضوعاته ، ثم تصرف فيها على حسب قواعد فنية كان لها أثر في النهوض بهذا الجنس الأدبي ، وهي التي يهمنا الآن ذكرها ، لأننا تأثرنا بها في أدبنا الحديث .

فقد تأثر لافونتين في هذا الجنس الأدبى أعظم تأثر بسابقيه من الكتاب اليونانيين واللاتينيين ، وبخاصة إيسوبوس من كتاب اليونان في القرن السادس قبل الميلاد . وقد لحظ الأسس الفنية العامة التي لحظها كبار الكتاب من سابقيه في ذلك الجنس الأدبى ، ثم استكمل هذه القواعد الفنية ونبغ فيها حتى صار مثالا لمن حاكوه في الآداب العالمية . ونجمل الآن القول في هذه الأسس الفنية .

فنها الحرص على التشابه بين الأشخاص الخيالية والأشخاص الحقيقية فى سياق، الحكاية . فيختار الكاتب صفات أشخاصه الأولى بحيث تثير فى ذهن القارىء الشخصيات الثانية . فلا يسترسل فى وصف الشخصيات الرمزية من الحيوانات وغيرها حتى ينسى القارىء صفات الأشخاص المرموز إليهم من الناس ، ولا ينسى الرموز ، فيتحدث عن الأشخاص المرموز إليهم بحيث يغفل القارىء عن هذه الرموز التى هى وسائل الإثارة الفنية ، بل يختار خصائص

الشخصيات الرمزية بحيث تكون كالقناع الشفاف، تتراءى من ورائه الشخصيات المقصودة.

وإلى هذه القاعدة الفنية العامة ، أضاف « لافونتين » - فى نقده ونظمه - قواعد أخرى دقيقة : فيرى لافونتين أن « الحكاية الخلقية على لسان الحيوان ذات جزأين ، يمكن تسمية أحدهما جسمًا ، والآخر روحًا . فالجسم هو الحكاية ، والروح هو المعنى الخلقي » . ولكى يشف الجسم عن الروح ، لابد من إجادة تصويره تصويرًا يثيركل ما للروح من خصائص . ولذا حرص « لافونتين » على توافر المتعة الفنية فى حكايته ، بحيث يصور شعره الأفكار العامة من وراء الحقائق الحسية ، وتجمع هذه الحقائق الدقيقة التى تتوارد لتوضيح الفكرة العامة ، «حتى يستطيع العقل أن يحس أفكاره ، ويفكر أحاسيسه » . وبذا تبرز الأفكار العامة من وراء التصوير الدقيق واضعحة دون نص عليها .

وقد حرص « لافونتين » على تصوير الشخصيات حية قوية فى أدق صفاتها المثيرة للفكرة ، كما حرص على تطوير هذه الشخصيات نفسيًا على حسب الحدث فى الحكاية ، فى شكل درامى ، يهيىء لافونتين بجال الحديث فيه بالوصف المتصل بالحدث وتأثيره فى حال شخصياته الرمزية . وقد راعى كذلك الواقع فى رسم الصور الخلقية ، ليزيد شخصياته حياة وقوة ، ولم يلجأ إلى تصوير الخلق المثالى الذى يعز وجوده فى الواقع . وذلك كحكاية « الذئب والحمل » ، مثلا ، لتصوير بطش القوى بالضعيف . فحكاياته فى جملتها تكشف عن النقائض . وفيها يبرز المعنى الخلق حيًّا مجسمًا . ويتطور الحدث ، كما تتطور الشخصيات ، تطورًا محكمًا ، بحيث تؤدى كل كلمة وكل جملة وظيفتها الفنية فى إطار الحكاية العامة .

Y£

وعلى الرغم من أن فى أدبنا العربى القديم ميراثًا أدبيًا كبيرًا فى الحكاية على لسان الحيوان ، يمثله كتاب كليلة ودمنة ذو الطابع الهندى فى خصائصه الفنية وقد سبق أن أشرنا إليها – فإن هذا الجنس الأدبى فى أدبنا الحديث متأثر أعمق التأثر بالأدب الغربى فى الأسس الفنية التي شرحناها ، ثم فى مضمون هذه الحكايات كذلك .

وجمن تأثروا فى هذه الحكايات بالأدب الغربى شاعرنا أحمد شوقى ، وسبق أن أوردنا ما يؤكد صلته الفنية بلافونتين. وفى الحق إنه حاكاه عن قرب ، لا فى المادة الغفل الذى اتخذها موضوعًا لحكايته فحسب ، ولكن فى القواعد الفنية لهذا الجنس الأدبى أينميًا.

نور السبيل من أول يوم ، وعلمت أنى مسئول عن تلك الهبة ... وأنى لا أؤدى شكورها حتى أشاطر الناس خيراتها . وإذ كنت أعتقد أن الأوهام إذا تمكنت من أمة كانت لباغى إبادتها ، كالأفعوان لا يطاق لقاؤه ويؤخذ من خلف بأطراف البنان ، جعلت أبعث بقصائد المديح من أوربا مملوءة من جديد بالمعانى وحديث الأساليب بقدر الإمكان » .

ويريد شوقى بذلك أن الأوهام قد تمكنت من أهل عصره ، كالثعابين لا تؤخذ إلا بالحيلة ، فلا يستطاع مفاجأة هؤلاء بالتجديد طفرة واحدة . ولهذا احتال على بث المعانى الجديدة في أساليب المدح التقليدية . وفي الحق يبدو إحساس شوقى الاجتماعي عميقًا جديدًا ينم عن ثقافة واسعة. ولسنا بصدد مناقشة شوقى في رأيه في التجديد ، ووقوفه فيه عند الحدود التي ارتآها في قوالب المدح ، ولكنا نريد أن نبين أنه لم يجد عقبة في التجديد فيما يخص جنس القصة على لسان الحيوان ، فبث فيه كثيرًا من الآراء الاجتماعية والسياسية التي كان يتعذر عليه أن يصرح بها . وفي مسرحياته نعتقد أنه قصد إلى تصوير بعض تلك الآراء والأفكار السياسية والاجتماعية ، في مسرحية مصرع كليوباترا التي ظهرت عام ١٩٢٩ ، وكانت بدء الأدب المسرحي الناضيج في العربية ، وفي مسرحية قمبيز التي ظهرت عام ١٩٣١، وفيهما تناول فترتين من فترات الضعف في تاريخ مصر ، لأنه رأى أن مصركانت تجتاز فترة شبيهة بهاتين الفترتين. وإذا نظرنا إلى المسرحيتين السابقتي الذكر – في ضوء ما قررنا – تجلت لنا آراء شوقي الوطنية والقومية ، وتحميله الشعب مسئولية ذلك الضعف ، مما يطول شرحه ، ولا نقصد إليه الآن . ولكن الوعى الذي قصد إلى تصويره في المسرحيات كان يعز فهمه على معاصريه ، وعلى جمهوره جملة . وقد قدر هو ذلك منذ تطلع إلى التجديد، فتأخر في إخراج هذه المسرحيات، على حين لم ينقطع عن تصوير آرائه في كثير من المواقف الاجتماعية والسياسية تصويرًا موضوعيًا في القصص على لسان الحيوان. وإذن ، كان لهذا الجنس الأدبى الصغير رسالة إنسانية واجتماعية يرى شوقى أن جمهوره العربى لعصره أقرب إلى تقبلها والتأثر بها من تقبله وتأثره بجنس المسرحية ، إذ كان الجمهور العربى في مطلع نهضته الأدبية حديث عهد بالأدب الموضوعي جملة.

وقد أفاد شوق - كها يعترف هو - بقصص الافونتين ، وهذه إفادة الأشك فيها من ناحية القواعد الفنية للقصص ، إذ أن القالب الفني في قصص شوقي على لسان الحيوان الاصلة في القواعد الفنية بينه البين حكايات كليلة ودمنة ، يقول شوقي في مقدمة الجزء الأول للشوقيات ، في طبعتها الأولى ، متحدثا عن نشاطه الأدبي حين كان بباريس يتلتى فيها دروسه: «وجربت خاطرى في نظم الحكايات على أسلوب «الافونتين الشهير ، وفي هذه المجموعة شيء من ذلك . فكنت إذا فرغت من أسطورتين أو ثلاث أجتمع بأحداث المصريين وأقرأ عليهم شيئًا منها ، فيفهمونه الأول وهلة ، ويأنسون إليه ، ويضحكون من أكثره » . ونعتقد أن شوقي لم ينظم جميع قصصه على لسان الحيوان في فترة مقامه بأوربا اللدراسة (١٨٩١ ١٨٩٣) (١) ، بل ظل يولى عناية هذا الجنس الأدبى ، وينتج فيه بعد ذلك ، الأنه كان يرى أن مثل هذه الحكايات لها أثرها الوثيق الأكبر في التوجيه والتنبيه ، وأن تأثيرها أكثر من تأثير المسرحيات لذلك العهد .

ولم يقتصر شوق فى تأثره بـ « لافونتين » على النواحى الفنية ، بل تأثر به فى مضمون كثير من حكاياته كذلك ، ولكنه لم يترجمها . وفيها يخص مضمون الحكايات ، نلمح كذلك أثرًا ضئيلا لكليلة ودمنة فى قصص شوقى ، كما نتبين

<sup>(</sup>۱) انظر الدكتور عمد صبرى « الشوقيات المجهولة » ، جدا ص ۲۲ ، ۲۲ ، ۳۲ .

تأثيرًا دينيًا فى حكايات شوقى حول سفينة نوح ، وما حف بالطوفان من حكايات ابتكرها شوقى ، مستلها الأحداث التى تحكيها كتب العهد القديم ، والكتب الدينية ، فها يخص الطوفان ورحلة السفينة .

وسنتحدث عن تأثر شوقى بالحكايات الشرقية فيما يخص المضمون ، وهو تأثر ضيل ، لنعقب بتأثر شوقى بلافونتين ، فى المضمون ، ثم فى النواحى الفنية ، مكتفين بذكر أمثلة من حكايات شوقى تدل على ضروب هذا التأثر.

وقصة شوقى التي عنوانها: « أمة الأرانب والفيل » فيها احتيال الأرانب على قتل الفيل عدوها . وقد يذكرنا هذا باحتيال الأرنبة على قتل الأسد الذي كان يهدد الأرانب كلها في كليلة ودمنة ، ولكن حيلة الأرنبة هذه كانت بأن أوهمت الأسد أن له خصمًا ينازعه السلطان ، ثم أرته صورته في بثر ، فتوهمها خصمه ، وهجم على تلك الصورة ، فوقع في البئر ، فهلك . ( باب الأسد والثور من كليلة ودمنة ) ؛ وفي كليلة ودمنة ، كذلك حكاية الأرانب والفيلة ، وأن الفيلة كانت ترد عين القمر في أرض الأرانب ، فتهلك منها الكثير ، فاحتالت الأرانب ، بعد أن اجتمعت وتشاورت ، وأوهمت الفيلة أن القمر غضب عليها من استضعافها الأرانب. فصدقت الفيلة. ونجت الأرانب من شرها. وفي باب البوم والغربان في كليلة أيضًا ، يقترح غراب الرحيل من الوطن هربًا من العدو ، وهو نفس الأقتراح الذي يتقدم به أرنب من الأرانب في قصته شوقي ، ويرد على الاقتراح فى كليلة بأنه لا ينبغي الرحيل من الأوطان وتخليتها للعدو . وقد يكون شوقى تأثر بهذه العناصر المتفرقة من مطالعاته لكليلة ودمنة ، ولكن قد هضم ما قرأه وتمثله في حكايته ذات الطابع الأصيل والمعنى العميق في الاحتيال للعدو ، وفي الاتحاد في مواجهته . وواضح أن عدو مصر فى وقته كان يتمثل فى الإنجليز . وتبدو أصالة شُوِّق في حكايته في الصياغة وبراعة الحوار، وفي تصوير نجاح الضعاف

بالوحدة . كما يركز شوقى اهتمامه على الدعوة إلى التعاون أولا . وطالما دعا إلى ذلك في قصائده الأخرى ، وندد بمن يخرج على الوحدة ، فيكون عونا للمستعمر . فالدعوة إلى الوحدة هي التي كانت تنقص الوعى العام ، هي محور قصة شوقى . ولمن يحققها فضل يفوق فضل التغلب على العدو نفسه . يقول شوقى في خاتمة حكالته :

وهلك الفيل الرفيع الشان وأقبلت لصاحب التدبيسر فقال: مهلا يا بنى الأوطان فصاحب الصوت القوى الغالب

فأمست الأمة في أمان الساير ساعية بالتاج والسريسر إن محلى للمحسل الثان من قد دعا: يا معشر الأرانب

أما ما يخص تأثر شوق بحكايات سفينة نوح والطوفان ، فقد أشرنا إلى أن حكايات كثيرة قد رويت فى الأدب العربى القديم فى هذا الموضوع . ومما يستحق الذكر أن السفينة وركّابها والطوفان وأحداثه طالما اتخذت رموزًا فى الآداب الغربية ، وكانت مادة أشعار ومسرحيات وقصص كثيرة (٢). وهكذا يتخذ شوق السفينة رمزًا حين يورد فى حكايته التى عنوانها : « نوح عليه السلام والنملة فى السفينة » ، على لسان سلمان ، يرد على النملة المغترة :

ضحك النبي ، وقال : إن سفينتي لهي الحياة ، وأنت كالإنسان كل الفضائل والعظائم عنده هو أول والغير فيها الثاني (٣)

وهكذا تصبح الحيوانات في سفينة نوح رمزًا للناس في طبائعهم الغالبة

<sup>(</sup>١) أحمد شوق « الشوقيات » ، جد ٤ ص١٤٢ - ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر مثلا : كتابي « الرومانتيكية » .

<sup>. (</sup>٣) الشوقيات : جـ ٤ ص١٦١ .

عليهم. فهم يتسترون بظاهر المسالمة خوفًا ورهبة فى سفينة الحياة ، حتى إذا آمنوا عادت إليهم طبائعهم الوحشية ، وتبينوا على حقيقتهم ، يظهرون فيها أنياب الأثرة ، ومخالب النفعية ، يقول شوقى فى قطعة له عنوانها : «السفينة والحيوانات » يصف حال الحيوانات فى سفينة الطوفان حين الخوف ، ثم بعد الأمان :

فذهبت سوابق الأحقاد وظهر الأحباب في الأعادي حتى إذا حطوا بسفح الجودي وأيقنوا بعودة الوجود... عادوا إلى ما تقتضيه الشيمة ورجعوا للحالة القديمة فقس على ذلك أحوال البشر إن شمل المحلور أو عم الخطر: بينا ترى العلم في جهاد إذ كلهم على الزمان العادي

وهذه الفكرة الرمزية التي يتخذ شوقى السفينة طوفان الحياة ، رمزًا ، لها طالما صرح بها فى قصائده الأخرى ، مثل قوله فى قصيدة نابليون :

قسما لو قدروا ما رجعوا لا يعف الناس إلا عاجزين وقوله فى قصيدة أبى الهول ، يفسر بها خلق ذلك التمثال فى صورة أسد ووجه إنسان ، وهو تفسير خاص به ، يتفق ونظرته للناس :

ولو صوروا من نواحی الطباع توالوا علیك سباع الصور فیارب وجه كصافی النميـ ـر، تشابه حامله والنمر

تلك إشارة موجزة لنواحى تأثر شوقى بمصادر أخرى غير لافونتين.

أما تأثره بلافونتين فمتنوع الدلالة ، في المضمون ، وفي النواحي الفنية . ويبدو تأثر شوقى بلافونتين في المضمون في إشارة إلى حكاية من حكايات لافونتين ،

حين يقول فى حكاية: «النملة الزاهدة»، على لسان جارات تلك النملة النشيطات فى سعيها للقوت، وهى ترد على تلك النملة الزاهدة التى تنشد غذاءها بالسؤال:

فصاحت الجارات ياللعار لم تترك النملة للصرصار!! ألم يقل من قوله الصواب ماعندنا لسائل جاواب

وهى إشارة إلى أولى حكايات « لافونتين » التى عنوانها : الصرصار والنملة ، وهى مشهورة ، فيها ترد النمل سؤال الصرصار الذى يتسول قوته ، لأنه يمضى وقته فى الغناء . وفيها أن النمل حشرات نشيطة ، وأقل ما لها من آفة تستحق عليها اللوم أنها لا تعير شيئًا ، ولا تجيب سائلا . فالذى « قوله الصواب » فى بيت شوقى السابق الذكر هو لافونتين . وبرغم هذا التأثر الواضح فى حكاية شوقى السابقة الذكر ، فإن أصالته فيها أوضح . فشوقى يصور آفة من ينصرفون إلى العبادة ليأكلوا باسم الدين ، يستغلون جهد غيرهم . وهى آفة كثير ممن يتعللون بالعبادة لينقطعوا عن السعى فى المجتمع العربى . يقول شوقى :

كانت بأرض نملة تنباله لم تسل يومًا لذة البطالة والتصوف واشتهرت في النمل بالتقشف واتصفت بالزهد والتصوف لكن يقوم الليل من يقتات فالبطن لا تملؤه الصلاة والنمل لا يسمى إليه الحب ونملتى شق عليها الدأب

وتبدو سخرية شوق ، واستبطانه لشخصياته الرمزية فى رد النمال على تلك النملة الزاهدة ردًا مهد له شوقى فى الحكاية ، فصار نتيجة طبيعية للحكاية ومعزى خلقيًا لها معًا ، حين يقول فى فاتحتها على لسان النمال :

فامضى فإنا يا عجوز الشوم نرى كمال الزهد أن تصومي

وشوقی فی حکایتین من حکایاته : « الحمار والجمل » و « الغزال والکلب » | يحاكي حكاية لافونتين: « الذئب والكلب » . وملخص هذه الحكاية الأخيرة أن ذئبًا مسَّه الجوع والهزال بسبب وفاء الكلاب في الحراسة ، التقي بكلب فاره ضل طريقه ، فحتيًّاه وهنأه على سمنه ، وأعجب بفراهته . فقال له الكلب : في يدك أن تكون مثلي إذا تركت الغاب ، وأتيت معى لتصيد مع الناس ، وتفوز بعظام الدجاج وبقايا الحمام. فرق الذئب على كلامه وسار معه ، وتخيل صنوفًا من السعادة. بينها هما في الطريق أبصر الذئب رقبة الكلب خالية من الشعر، فسأله عن ذلك . فأجاب الكلب : لاشيء ربماكان ذلك أثرًا من الطوق الذي أربط به . وأية أهمية لذلك ؟ فيجيب الذئب مجفلا : يربطونك !! إذن أنت لا تعدو حيث تشاء ! لا رغبة لى فيما تمنيني به من صنوف الطعام ولا أريد بدلاً من حريتي كنزًا بأكمله . وحين فرغ الذئب من قولته هذه ولى هاربًا ، وأخذ يعدو .

وفي حكاية شوقي الأولى: « الغزال والكلب » ، يتوجه غزال مرقه في بيت رجل كريم ، يطعم اللوز والفطير ويستى العسل ، إلى كلب أمين وفي يسأله عن حال الناس ، فيجيب الكلب:

ليس فيهم حقيقة فتقال وأذاة وغيبة وانتحال لاك ذاك القبول والإقبال مرض تقطع من جسمك الأوصال فاطلب البيد وارض بالعيش قوتًا فهناك العيش الهني الحلال لم تَطِب لى مع ابن آدم حال

سائلي عن حقيقة الناس عذرًا إنما هم حقد وغش وبغض لا يغرنك – ياأخا البيد من مو أنا لولا العظام وهى حياتى

والمغزى في هذه الحكاية هو نفس ما قصد إليه لافونتين في حكايته السابقة . وحكاية شوقى أضعف ، وفيها تساق النصائح المباشرة من غير تصوير وتطوير . صياغتها كذلك نثرية . وربما كانت من أوائل ما نظمه شوقى على لسان الحيوان .

وقريب منها - فى ضعف الصياغة - الحكاية الأخرى التى يرمز بها شوقى نفس المعنى السابق ، وعنوانها : « الحمار والجمل » حين يهربان من الرق ، يتفقان على أن يقضيا العمر بالبيداء . ويضيق الحمار بالحرية ويقول ( فى حوار ينه وبين الجمل ) :

ابد لى من عودة للبلد لأنسى نسيت فيه مقودى قيال: سر والزم أخاك الوتدا فإنما خلقت كى تقيداً

واتخاذ الحمار والكلب رمزين لمن ينشد الحرية ومن يستطيب القيد – بدلا من اللذئب والكلب ( في حكاية لافونتين ) – فيه ضعف ، لأن الحمار والكلب كلاهما حيوان أليف . وليس في حكاية شوقي إلا سرد وحكم مباشرة لا إقناع بها ولا تصوير فيها .

وكذلك حكاية «الكلب والحامة» ينظم فيها شوق كيف أنقذت الحامة الكلب، حين نقرته فأيقظته من نومه، فنجا من ثعبان كان يتحرش به ليلدغه. فحفظ الجميل للحامة ونجاها من رصاص الصائد، حين ينبهها بنباحه. وهي محاكاة الحكاية النملة والحامة عند لافونتين، حين مدت الحامة للنملة قشة في مجرى ماء وصلت بها النملة للشط، ونجت من الغرق، فجازتها النملة على صنيعها حين لدغت الصائد في قدمه، وهو يصوب للحامة رصاصته، فجعلته يخطيء في إصابة هدفه.

وحكاية « الفأرة والقط » – عند شوقى – محاكاة كذلك لحكاية « الموت والحطاب » عند لافونتين . ذلك أن لافونتين يصف حطَّابًا ينوء بعبئه من الحطب ، ويشكو حظه ، ويتمنى الموت يأتيه يسأله عما يريد . فيجيبه بأنه لا

يطلب منه سوى مساعدته على أن يحمل الحطب على ظهره. فالمرء يفضل تحمل الأعباء على الموت ، وهذا ما يقصده الأعباء على الموت ، وإن كان فى الموت شفاء له من الشقاء. وهذا ما يقصده شوقى متحدّثا عن فأرة تبكى ابن أخيها الذى اغتاله هر ، وتمنى أن تستريح من العيش بهر مثله فإذا الهر يأتى إليها :

وكان بالقرب الذى تريد يسمع ما تبدى وما تعيد فجاءها يقول يا بشراك؟ إن الذى دعوت قد لباك 1 ففزعت لما رأته الفرارة واعتصمت منه ببيت الجارة وأشرفت تقول للسفيسه إن مِتُ بعد ابنى فمن يبكيه؟

وشوقى فى هذه الحكاية الأخيرة أقدر على التصوير، وأدنى إلى تجسيد فكرته، وأبعد من التجريد الذى لجأ إليه لافونتين وأعمق فى سخريته منه.

وفى قصص لافونتين حكاية «الطاووس يشكو حظه للإله جونون»، امرأة جوبيتر فى الأساطير الرومانية. وفى هذه الحكاية أن الطاووس يضيق ذرعا بأن صوته منكر، فى حين ينعم البلبل الهزيل الحقير بأعذب الألحان. وتجيبه الإلهة الطاووس بأنها حبته فأبدع منظر، وبذيل غنى بالألوان، وبعنق مزدان بما يشبه قوس قزح، وأنه أحسن حظًا من كثير من الطير التى يحسدها. وقد اقتضت الحكمة الإلهية توزيع النعم بين الطير: نعم الجمال والقوة وسحر الصوت والدلال.

وهذا هو جوهر حكاية لشوقى عنوانها : « سليمان والطاووس » نحيل القارىء إليها .

وأخيرًا نشير إلى أن شوقى قد فاق لافونتين من ناحية التصوير الفنية ، فى حكاية : « فأر الغيط وفأر البيت » ، وفيها تبدو روح شوقى الفكهة الساخرة . ويسخر شوقى فى هذه الحكاية من مغامرة الأغرار المغترين الذين يدفعهم تهورهم

إلى الهلاك ، وهم الذين يهرولون فى صغار الأمور حرصًا وجشعًا ويزعمون أنهم يكافحون فى سبيل المعالى. وتبدو هذه السخرية العميقة فى قول الفأر المغامر لأمه:

فقــال سمينــى بنــور القصـــر لأننــى يــا أم فـــأر العصـــر ثم بعد أن غاب عنها غيبة لا رجوع منها ، فصادفته ملتقى فى الطريق قد سحقت عظامه :

فناحت الأم وصاحت واها إن المعالى قتلت فتاها وعلى الرغم من أن مغزى هذه القصة مختلف عن مغزى نظيرتها فى لافونتين : «حكاية فأر المدينة وفأر الحقول » فإنها متأثرة بها ، فهى محاكاة لها فى تحويرينم عن أصالة فى المضمون وأصالة فنية كذلك .

وما أردنا إلا ذكر أمثلة مختلفة لما أفاده شوقى فيما يخص مضمون حكاياته ، أما النواحى الفنية فقد سار شوقى فيها على نهج لافونتين ، وحاول محاكاته فيها عن قرب ، وتدرج فى هذه المحاكاة حتى بلغ بها قمتها الفنية فى هذا الجنس الأدبى فى اللغة العربية حتى اليوم . وإلى براعته فى المحاكاة الفنية للافونتين ، ضمن حكاياته كذلك قضايا اجتماعية وسياسية كانت ذات أهمية بالغة المدى فى عصره .

وقد سبق أن ذكرنا هذه الأسس الفنية التي أغنى بها لافونتين هذا الجنس الأدبى في نقده وإنتاجه . ولنضرب هنا مثلاً على سمو شوقى بهذا الجنس فيا يخص النواحى الفنية التي سنها لافونتين . وهذه هي حكاية شوقى :

بينا ضفاف من دجاج الريف تخطر في بيت لها ظريف إذ جاء هندى كبير العرف فقام في البيت مقام الضيف

ولا أراها أبدًا مكروها يومًا وأقضى بينكم بالعدل على ما إلا الماء والمنام وفتحت للديك باب العش يدعو لكل فرخة وديك متعبًا بداره الجديدة على متعبًا بالذلة والهدوان تحلم بالذلة والهدوان يقول: دام منزل المليح يقول: دام منزل المليح مذعورة بصيحة الغشوم غدرتنا والله عندرًا بينا! وقال: ما هذا العمى ؟ حمقى! قد كان هذا قبل فتح الباب!!

يقول: حيا الله ذى الوجوها أتيتكم أنشر فيكم فضل وكل ما عندكم حرام فعاود الدجاج داء الطيش فجال فيه جولة المليك فجال فيه جولة المليك وبات تلك الليلة السعيدة وبات الدجاج في أمان وبات من لومها الفصيح حتى إذا تهليل الصباح فانتبهت من نومها المشتوم فضحك الهندى حتى استلقى فضحك الهندى حتى استلقى متى ملكتم ألسن الأرباب؟

فشوقى فى الحكاية السابقة ، يصف مجال الأحداث ، ويهيىء بذلك لمجراها بين مخلوقات ضعيفة مغترة ، وهذا الدخيل القوى المحتال الذى يرمز له شوقى بالديك الهندى . وفى موضع آخر يتحدث شوقى عن الإنجليز ، فيرمز لهم بالديك ، فيقول : « ديك على غير جداره ، خلا له الجو فصاح ... » (١) . وهو نفس الرمز فى هذه الحكاية . ويختار شوقى كل كلمة وكل جملة ، فى عناية بالغة ، لتصف الحال النفسية لكل من الفريقين وعلى الرغم من أن هذه الصفات مميزة لأصحابها ، ومصورة للدجاج بوصفها رمزًا ، فإنها تتراسل مع صفات المواطنين المقصودين فى موقفهم من الأجنبى الدخيل . ولهجة الديك فى تظاهره المواطنين المقصودين فى موقفهم من الأجنبى الدخيل . ولهجة الديك فى تظاهره

<sup>(</sup>١) انظر أسواق الذهب لشوقى ، يخاطب ولديه في موضوع قناة السويس .

بالضعف ، وزعمه الخير ، وتوكيده أن إقامته موقوتة ، تتفق تماما مع وعود الإنجليز لذلك العهد ، ولهجتهم مع المصريين .

ثم يحدث في هذه الحكاية ما يشبه «التحول» في المسرحية ، حين يفتح الدجاج الباب لذلك «الهندى» ولكن شوقى يطول الحال النفسية في بطعلكل من الفريقين ، فتبدو المخاطر – أولاً – هواجس في أذهان الدجاج ، قبل أن تصبح حقائق مروعة ، على حين يغير الهندى من مسلكه قليلاً ، وهو رضى النفس ، واثق من عاقبة مسلكه مع هؤلاء الأغرار . ثم يفجأ الغافلين بالكشف عن حقيقة قصده ، وهم مستغرقون في نوم الغفلة ، ليستيقظوا منه بعد فوات الأوان . وما أعظم الفرق بين حال «الهندى» في بدء طرقه الباب ، وحاله في سخريته المرة حين استقر به المقام . والحكمة الخليقة الوطنية – في هذه الحكاية - ليست مقحمة بعد ذلك ، بل هي مصورة تصويرًا محكمًا في الدقائق البست مقحمة بعد ذلك ، بل هي مصورة تصويرًا محكمًا في الدقائق البست المصورة في سياق الحكاية . وبهذه القوة في التصوير الفني يؤدى هذا الجنس الأدبي رسالته خير أداء .

وشتان بين طريقة شوقى هذه وطريقة ابن المقفع الهندية الأصل كما نراها في حكايات «كليلة ودمنة». وقد قصد شوقى في حكاياته إلى ما قصد إليه لافونتين من تصوير النقائض أولا، ليستشعر الناس الكمال من وراء النقائض. ففي حكاياته يتراءى خلق « التجارب». الذي يقف عليه من يمارس الحياة نفسها، ويمعن النظر في آفاتها، لتتكشف عن الخلق المعتدل في عاقبة الأمر، ولتتجلى البصيرة بمعرفة آفاق الناس، وعواقب تطرفهم، أو انعزالهم، أو انعدام الحاسة الاجتماعية فيهم. ولذلك كانت غاية هذه الحكايات – بالإضافة إلى ما يستنتج منه الخلق المعتدل، وصلاح الخيرين – هي التحذير من آفات السلطات، سلطة

الملوك ، والقضاة ، ورجال المال ، وكل ما يمت بصلة إلى الطغيان أو التطرف . ولذلك كان لافونتين مريبًا لدى لويس الرابع عشر.

ولعل شوقى أراد أن يتلطف فى ستر أغراضه فى بعض حكاياته ، وأن يعمل الحيلة فى تناول بعض مسائل عصره الخاصة بعيوب الحكم لعصره ، حتى لايصير ظنينًا لدى الأسرة المالكة لعهده ، كماكان لافونتى . فلم يتناول فى جكاياته كثيرًا من الأمور التى تمس صميم العدالة ونظام الحكم كما فعل لافونتين .

وفى هذا المجال نقتصر على مثال واحد من حكايات لافونتين ذات الدلالة العميقة المستسرة على هجاء طغيان لويس الرابع عشر. وهى حكاية لها مصدرها من ايسوبوس. وعنوانها: « الشمس والضفادع ». وهذه ترجمتها: « فى عرس طاغية من الطغاة ، دفن الشعب ، فى ابتهاجه ، همومه فى أكواب الشراب. وإيسوب وحده هو الذى وجد أذ الشعب أحمق بإفراطه فى الابتهاج ، فقد حكى أن الشمس اعتزمت قديمًا أن تفكر فى الزواج ، فها لبث سكان المستنقعات (الضفادع) أن شكوا مصيرهم ، فى صوت واحد لم يشد فيه منهم أحد ، متوجهين بقولهم إلى الحظ: « إن شمسًا واحدة لا تكاد تحتمل ، فلو أنجبت بضع شموس ، لأجدب البحر وسكانه ، وداعًا ، إذن ، أيتها المستنقعات والغصون: فسيهلك جنسنا ، وعا قريب لن نكون إلا فى نهر المستنقعات والغصون: فسيهلك جنسنا ، وعا قريب لن نكون إلا فى نهر الضفادع ، فها أرى ، غير مخطئة فى التفكير » .

فالشمس فى الحكاية السابقة رمز للملك ، والضفادع للشعب . ويتضح الهجاء فى هذه الحكاية بخاصة إذا علمنا أن لويس الرابع عشر كان يلقّب بالشمس . وممن لحظوا هذا المعنى الهجائى لهذه الحكاية : فولتير فها بعد ، فنى

مناسبة زواج الملك لعهده ، استشهد بهذه الحكاية ، قائلا : إنه زواج الشمس ، الذي يحمل الضفادع على الهمس .

وقريب من الحكاية السابقة في المغزى ، وإن تخلف عنها في المضمون ، حكاية لشوقى ، نشرها في ٣١ يوليه عام ١٩٠٠ ، في « المجلة المصرية » . ولكنه حرص بعد ذلك ألا ينشرها في دواوينه ، ولعله حرص على ذلك خوفًا من أن يساء به الظن ، لما لها من مغزى خطير لذلك العهد ، يقرب من مغزى حكاية لا فونتين .

## وهذه هي حكاية شوقي :

## دولة السوء

كلب وقرد وحار فاحترف تتم لبعض الناس فما قد سلف كجوفة لها الطريق مرسح وصار یغتدی بها ویسرح وكل شيء بالمراس يعلم علمها بالجهد كيف تفهم تقول: قم ياسيد الكرام جاءته ليلي وهو في المنام وقبل مولانا سألنا سؤلنا حما قد تجلت ليلة القدر لنا وقال: ماذا طلب الجاعة؟ خقام يستعد للضراعة تكون لي وحدى بغير شركه **ق**ال له القرد: طلبت المملكة والصدر في الدولة والمشير قال الحار: وأنا الوزير يجعلني في ملك هذا قاضيا والكلب قال : قد سألت الباريا ثم جثا لربه وضرعا(۱) فراع رب الجوق ما قد سمعا سألتك الموت ولا ذي الدولة وقال: ياصاحب هذى الليلة

<sup>(</sup>۱) الدكتور محمد صبرى «الشوقيات الجمهور» جـ ۱، ص ۲۲۱.

الجنس فى العصر الحديث - وقد تأثر بـ « لافونتين » أعمق تأثر ، فى مضمون حكاياته ومغزاها ، وفى النواحى الفنية التي انتهجها .

وفى المثالين الذين اتسع وقتنا لتوجيه الدراسة فيها وجهة مقارنة ، وضح لنا أثر هذه الدراسات فى الكشف عن أصالة الأدب القومى ، فى ناحيتى تأثيره وتأثره ، كما وضح لنا كيف تتجلى أصالة الكتاب ، وتتنوع موارد التجديد فى الآداب ، عن طريق التأثر بالآداب العالمية تأثرًا رشيدًا ، بينا أسسه العامة حين تعدينا فى عالمية الأدب ، وطبيعة التجديد ومنهجه فى الآداب جميعًا .

وقد حرصنا فى هذه المحاضرات على توكيد أمود لم تستقر بعد كل الاستقرار لدى كتابنا ونقادنا ، فى حين نعدها من المعطيات المسلم بها لدى كبار الكتاب والنقاد العالميين ، ومن المعلومات البدائية فى الأدب المقارن ، ألا وهى أن تبادل التأثير والتأثر بين الآداب مما صاحب عصور النهضات الأدبية فى آداب العالم جميعًا ، وأن التأثر لا يمحوا أصالة الكاتب ، ولا ينال منه ، ولا يطغى على الطابع المحلى ، ولا على العناصر المقومة للأدب القومى ، بل هو سبيل تغذية هذه النواحى والنهوض بها . وكل كاتب عميق أصيل لابد أنه قد امتاح من موارد الآداب العالمية . وقد انتظمت تلك الموارد فى ثمار قرائح الكتاب ، فألفوا منها وحدة متسقة ، كحديقة غنّاء ، أبدعتها يد التنسيق ، فألفت بين زهورها وأشجارها ، على الرغم من اختلاف ألوانها وتعدد ورودها .

وقد أوردنا فى صدر هذه المحاضرات من نقد كبار الكتاب العالميين ما يدعم ما قررناه ، وهؤلاء يدلون فى يسر بمصادرهم ، ثقة منهم بأنفسهم ، وبجمهورهم . ولا يعروهم خوف من أن يدرس الباحثون إنتاجهم دراسة مقارنة ، لأنهم على علم بأصالتهم ، وعلى يقين من أن أصالتهم إنما أتيحت لهم

الجنس فى العصر الحديث – وقد تأثر بـ « لافونتين » أعمق تأثر ، فى مضمون حكاياته ومغزاها ، وفى النواحى الفنية التي انتهجها .

وفى المثالين الذين اتسع وقتنا لتوجيه الدراسة فيهما وجهة مقارنة ، وضح لنا أثر هذه الدراسات فى الكشف عن أصالة الأدب القومى ، فى ناحيتى تأثيره وتأثره ، كما وضح لنا كيف تتجلى أصالة الكتاب ، وتتنوع موارد التجديد فى الآداب ، عن طريق التأثر بالآداب العالمية تأثرًا رشيدًا ، بينا أسسه العامة حين تحدثنا فى عالمية الأدب ، وطبيعة التجديد ومنهجه فى الآداب جميعًا .

وقد حرصنا فى هذه المحاضرات على توكيد أمور لم تستقر بعد كل الاستقرار لدى كتابنا ونقادنا ، فى حين نعدها من المعطيات المسلم بها لدى كبار الكتاب والنقاد العالميين ، ومن المعلومات البدائية فى الأدب المقارن ، ألا وهى أن تبادل التأثير والتأثر بين الآداب مما صاحب عصور النهضات الأدبية فى آداب العالم جميعًا ، وأن التأثر لا يمحوا أصالة الكاتب ، ولا ينال منه ، ولا يطغى على الطابع المحلى ، ولا على العناصر المقومة للأدب القومى ، بل هو سبيل تغذية هذه النواحى والنهوض بها . وكل كاتب عميق أصيل لابد أنه قد امتاح من موارد النواحى والنهوض بها . وكل كاتب عميق أصيل لابد أنه قد امتاح من موارد الآداب العالمية . وقد انتظمت تلك الموارد فى ثمار قرائح الكتاب ، فألفوا منها وحدة متسقة ، كحديقة غنّاء ، أبدعتها يد التنسيق ، فألفت بين زهورها وأشجارها ، على الرغم من اختلاف ألوانها وتعدد ورودها .

وقد أوردنا فى صدر هذه المحاضرات من نقد كبار الكتاب العالميين ما يدعم ما قررناه ، وهؤلاء يدلون فى يسر بمصادرهم ، ثقة منهم بأنفسهم ، وبجمهورهم . ولا يعروهم خوف من أن يدرس الباحثون إنتاجهم دراسة مقارنة ، لأنهم على علم بأصالتهم ، وعلى يقين من أن أصالتهم إنما أتيحت لهم

بفضل تأثرهم . ولا سبيل إلى التعرف على روح الكاتب وثقافته ، والجهد الذى بذله فى خلقه الأدبى وتغذية مواهبه ، إلا بالوقوف على الثقافات المختلفة التى هضمها وأخرجها إلى الناس خلقًا جديدًا .

ولنختم هذه الدراسة بمثال لكاتب وناقد من أشهر الكتاب والنقاد العالمين ، وهو « جوته » . فقد أتى إليه يوما صديقه وأمينه « إكرمان » ، ليهنئه بصدور طبعة جديدة لمؤلفاته . فنظر « جوته » إلى مجلدات كتبه مرصوصًا بعضها فوق بعض ، وأخذ يشرح لإكرمان كيف زخرت مؤلفاته بما أفاد من الإغريق والرومان والإنجليز والإيطاليين والفرنسيين ، ثم أضاف إلى ذلك قوله : «كل هذا موقع عليه باسم (جوته ) » .

ولجوته نظراء كثيرون في الكتاب العالميين العاصرين ، ولعل في ذلك ما يطمئن كتابنا المحدثين ألا خوف عليهم من دراسة إنتاجهم القيم دراسة مقارنة ، بل إن هذه الدراسة سبيل تقويم جهودهم التقويم الصحيح ، وإظهارهم بمظهر القدوات الصالحة للناشئين من معاصريهم للأجيال المقبلة ، حتى يتم لأدبنا أن يوصل بالآداب الكبرى ، وتتوافر له أسباب عالميته التي بدت بشائرها في إنتاج كبار كتابنا المعاصرين . وهذا مقصد آخر من مقاصد الأدب المقارن ، وغاية من غاياته الجليلة الخطيرة الأثر .



## صدر للمؤلف

- 1. L'influence de la Prose Arabe sur la Prose Persanè aux V èt VI Siècle de L'Higere (XII XII siécle après J. C.) Paris 1952.
- 2. Le Thème d'Hypatie dans la Littérature Française et Anglaise du XVIII siècle et au XX siècle. Paris 1952.
  - ٣ الأدب المقارن .
    - ٤ الرومانتيكية .
  - ٥ الحياة العاطفية بين العذرية والصوفية .
    - ٦ النقد الأدبي الحديث.
  - ٧ النماذج الإنسانية في الدراسات الأدبية المقارنة.
    - ٨ في النقد المسرحي .
- ٩ دور الأدب المقارن في توجيه دراسات الأدب العربي
   المعاصر .
  - ١٠- المواقف الأدبية .
  - ١١- في النقد التطبيقي والمقارن.
  - ١٢- قضايا معاصرة في الأدب والنقد .
  - ١٣- دراسات ونماذج في مذاهب الشعر ونقده.
    - ١٤- دراسات أدبية مقارنة .
- 15. Les Etudes de Littérature Comparée dans la République Arabe Uniè dans : Yearbook of comparative and General Literature, University of North Carolina Studies in Comparative literature Number 25, 1959.

## الفهسرس

| فحة | الص                         |
|-----|-----------------------------|
| ٣   | الأدب المقارن والأدب القومي |
| ٦١  | نعريف الأدب المقارن         |
| ۲٧  | عالميسة الأدب               |
| ٤١  | مشلة عامية                  |
| 5 Y | لأحناس الأدبية              |

I.S.B.N 977-14-0138-6 ٩٢/٣٩٣٥ رقم الايداع





To: www.al-mostafa.com